
ZAMIESZKAĆ 
W SŁOWIE





Rocznik Dzieła Biblijnego im. św. Jana Pawła II
w Archidiecezji Przemyskiej

Rok 7/2025

ZAMIESZKAĆ 
W SŁOWIE

RED. 
KS. STANISŁAW HARĘZGA

Przemyśl 2025



Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia Sandomierz Sp. z o.o.
ul. Żeromskiego 6a, 27-600 Sandomierz, tel. 15 64 99 700

zamowienia@wds.com.pl, www.wds.pl

Na okładce wykorzystano scenę „Powołanie Apostołów”
z kaplicy Wyższego Seminarium Duchownego w Przemyślu

fresk Jana Henryka Rosena
(fot. ks. Piotr Lasota)

Opracowanie redakcyjne:
ks. Stanisław Haręzga, Mariusz Laskownicki

Za zezwoleniem Władzy Diecezjalnej

Cypyright © Dzieło Biblijne im. św. Jana Pawła II
w Archidiecezji Przemyskiej,

Przemyśl 2025

Adres redakcji: 
ks. Stanisław Haręzga

ul. Ks. Jerzego Popiełuszki 4, 37-700 Przemyśl
tel. 600 287 928, e-mail: harezga@poczta.onet.pl

ISSN 2658-0454



Ks. Stanisław Haręzga

SŁOWO OD REDAKCJI

Kolejny, siódmy numer rocznika Zamieszkać w Słowie, ukazuje się 
w czasie trwania w Kościele ogłoszonego przez papieża Franciszka Zwy-
czajnego Jubileuszu Roku 2025 pod hasłem „Pielgrzymi nadziei”. Z tej 
racji tematyce nadziei zostało poświęcone VIII sympozjum biblijne, jakie 
co roku organizuje Dzieło Biblijne wraz z Przeworską Kapitułą Kolegiac-
ką. Odbyło się ono w sobotę 10 maja 2025 roku w Przeworsku na zakoń-
czenie tygodnia biblijnego i było poświęcone Biblii jako księdze nadziei 
oraz promocji publikacji Bożogrobcy przeworscy II.

Sympozjum rozpoczęło się Eucharystią w Bazylice pw. Ducha Świę-
tego o godz. 1000, której przewodniczył i homilię wygłosił moderator 
Dzieła Biblijnego ks. Stanisław Haręzga. Wraz z nim koncelebrowali ks. 
Tadeusz Gramatyka – proboszcz i kustosz Sanktuarium Grobu Bożego, 
oraz ks. Marek Wilk – prepozyt Przeworskiej Kapituły Kolegiackiej. Po 
Mszy świętej nastąpiła sesja wykładowa, która miała miejsce w Oran-
żerii Zespołu Pałacowo-Zamkowego Lubomirskich. Swoje referaty wy-
głosili kolejno: ks. dr hab. Stanisław Haręzga, Teologiczne podstawy bi-
blijnej nadziei; ks. dr Maciej Dżugan, Fałszywa i prawdziwa nadzieja 
w Ps 115; oraz mgr Mariusz Saniewski, Pielgrzymi nadziei pokładanej 
w Chrystusie według Łk 24,13-35. Po przerwie na poczęstunek dr Szy-
mon Wilk zaprezentował nową publikację Bożogrobcy Przeworscy II. 
Jako współredaktor książki w atrakcyjny i bogato ilustrowany sposób 
przybliżył historię i znaczenie duchowe oraz społeczne działalności Za-
konu Bożogrobców w Przeworsku i w regionie. Teksty homilii i trzech 
sympozjalnych referatów poświęconych nadziei stanowią pierwszą część 
wszystkich publikacji zamieszczonych na łamach niniejszego numeru 
rocznika Zamieszkać w Słowie.

Część druga rocznika została przeznaczona na kolejne opracowanie 
dotyczące Ziemi Świętej jako „piątej Ewangelii”. Ks. dr Maciej Dżugan 
kontynuuje w niej swój cykl artykułów poświęconych ziemskiej Ojczyź-



6 Zamieszkać w Słowie

nie Jezusa. Tym razem zajmuje się miastem Betlejem związanym przede 
wszystkim z wydarzeniem narodzin Jezusa (Mt 2,1-12.16-18; Łk 2,1-20).

W trzeciej części niniejszy numer rocznika zawiera materiały na 
różnego rodzaju spotkania biblijne w czasie najważniejszych okresów 
roku liturgicznego. Przygotowali je wyświęceni już na kapłanów diakoni 
w roku akademickim 2024/2025 w celu uzyskania końcowego zalicze-
nia z przedmiotu proforystyka biblijna w ramach szóstego roku studiów 
w Wyższym Seminarium Duchownym Archidiecezji Przemyskiej. Ks. 
Tomasz Gierczak opracował na Adwent nabożeństwo słowa Bożego, a na 
okres Bożego Narodzenia scenariusz modlitwy słowem Bożym w rodzi-
nie. Ks. Krzysztof Lęcznar przygotował wielkopostne nabożeństwo po-
kutne. Mając na uwadze okres wielkanocny, ks. Krzysztof Matusik pro-
ponuje scenariusz czuwania przed Uroczystością Zesłania Ducha Święte-
go. Natomiast ks. Mateusz Sura na okres zwykły podaje ogólny schemat 
i konkretny przykład spotkania biblijnego w małej grupie.

Ponieważ rocznik Zamieszkać w Słowie służy dokumentacji działal-
ności formacyjnej i duszpasterskiej Dzieła Biblijnego, czwarta jego część 
zawiera materiały przygotowane przez moderatora ks. Stanisława Ha-
ręzgę. Dotyczą one następujących wydarzeń: kursów wprowadzających 
w lekturę Biblii w Radymnie i w Dynowie (1), cyklicznych spotkań biblij-
nych w Przemyślu i w Leżajsku (2), parafialnych dni biblijnych w Marko-
wej (3), zjazdu formacyjnego w Jarosławiu w dniu 12 października 2024 
roku (4), VI Niedzieli Słowa Bożego w dniu 26 stycznia 2025 roku (5), 
oraz homilii w ramach różnego rodzaju apostolatu biblijnego (6).

Bardzo bogata jest ostatnia piąta część prezentowanego numeru Za-
mieszkać w Słowie, która poświęcona jest twórczości członków i sym-
patyków Dzieła Biblijnego. Otwiera ją artykuł Janusza Gujdy pt. Święty 
Benedykt z Nursji – duchowym przewodnikiem w czas niepokoju i zamę-
tu. Natomiast Lucyna Krewko kolejno w dwóch rozważaniach dzieli się 
swoimi refleksjami na temat nadziei w Księdze Tobiasza oraz przykładu 
św. Józefa jako milczącego patrona prawdziwej miłości. Charakter osobi-
stego świadectwa mają wypowiedzi Agaty Karuś o jej uczestnictwie we 
wspólnocie Kościoła oraz Stanisławy o jej kontakcie z Pismem Świętym. 
Cennym ubogaceniem rocznika są dwa poetyckie teksty Drogi Krzyżowej 
autorstwa Janusza Strojec i Joanny Serkiz oraz rozważania biblijne Boże-



7Słowo od redakcji

ny Nestor do 14 stacji maryjnych dróżek Kalwarii Pacławskiej. Ostatnia 
część rocznika poświęcona jest prezentacji twórczości poetyckiej kilku 
Autorów: Tadeusza Luterka, Słowo – stań blisko!; Aleksandry Ulma, Nie 
lękaj się; Joanny Serkiz, Dotknij mnie Panie i Nelli Hankus, Na spotkanie 
z Miłością.

Całość rocznika zamykają informacje i zapowiedzi wydarzeń plano-
wanych przez Dzieło Biblijne na najbliższy rok duszpasterski 2025/2026. 
W duchu wielkiej wdzięczności składam gorące podziękowania poszcze-
gólnym Autorom tekstów za ich przygotowanie i możliwość publikacji. 
Zapraszam do lektury i korzystania ze wszystkich opracowań zamiesz-
czonych w tegorocznym numerze Zamieszkać w Słowie. Mam nadzieję, 
że zawarte w nim materiały będą pomocne w korzystaniu z Pisma Święte-
go, nie tylko w jego osobistej i wspólnotowej lekturze, ale przyczynią się 
do ożywienia duszpasterstwa i apostolatu biblijnego w naszej archidie-
cezji. Zachęcam więc do ich lektury i zapraszam serdecznie wszystkich 
do dalszej współpracy z Dziełem Biblijnym w celu promowania odnowy 
duchowej w Kościele w świetle i mocy słowa Bożego.

ks. Stanisław Haręzga
moderator Dzieła Biblijnego im. św. Jana Pawła II

w Archidiecezji Przemyskiej





Część pierwszaCzęść pierwsza

BIBLIA KSIĘGĄ NADZIEI

Tym, co Kościół głosi światu, jest Logos nadziei (por. 1 P 3,15); 
człowiek potrzebuje „wielkiej nadziei”, by żyć w swojej teraź-
niejszości, wielkiej nadziei, którą jest „ten Bóg, który ma ludzkie 
oblicze i umiłował nas aż do końca”. Dlatego Kościół w swej 
istocie jest misyjny. Nie możemy zatrzymywać dla siebie słów 
życia wiecznego, które daje nam Jezus Chrystus, gdy Go spoty-
kamy; one są dla wszystkich, dla każdego człowieka. Każdy czło-
wiek w naszych czasach, czy wie o tym, czy też nie, potrzebuje 
tego orędzia (n. 91).

(Z adhortacji apostolskiej Verbum Domini Benedykta XVI)

Zbliżający się Jubileusz będzie zatem Rokiem Świętym, cha-
rakteryzującym się nadzieją, która nie gaśnie, nadzieją w Bogu. 
Oby pomógł nam odkryć na nowo niezbędną ufność, zarówno 
w Kościele, jak i w społeczeństwie, w relacjach międzyludzkich, 
w stosunkach międzynarodowych, w promowaniu godności każ-
dej osoby i w szacunku dla stworzenia. Niech świadectwo wia-
ry będzie w świecie zaczynem prawdziwej nadziei i głoszeniem 
nowych niebios i nowej ziemi (por. 2 P 3,13), gdzie możemy 
mieszkać w sprawiedliwości i zgodzie między narodami, dążąc 
do wypełnienia obietnicy Pana (n. 25).

(Z bulli Franciszka Spes non confundit  
ogłaszającej Jubileusz Zwyczajny Roku 2025)





Ks. Stanisław Haręzga

HOMILIA MSZY ŚWIĘTEJ NA ROZPOCZĘCIE 
SYMPOZJUM

czyt. Dz 9,31-42; J 6,55.60-69

Panie, do kogóż pójdziemy? Ty masz słowa życia wiecznego

To niezwykłe wyznanie Piotra miało miejsce podczas kryzysu 
uczniów Jezusa po Jego mowie eucharystycznej, w której zapowiedział 
im dar swego Ciała i Krwi jako pokarm i napój na drogę do życia 
wiecznego.

Na tę zapowiedź wielu uczniów odpowiedziało zgorszeniem i odej-
ściem. Zrezygnowali z bycia w Jezusowej szkole życia, z doświadczania 
Jego zbawczej obecności, która wymagała od nich zaangażowania, otwie-
rania się na Ducha Świętego i wzrastania w wierze.

Od Jezusa odchodzi każdy, kto traci z Nim żywy kontakt; godzi się na 
przeciętność i małość, rezygnuje z przyzwolenia na to, by Jego miłość go 
uzdrawiała, oczyszczała i doskonaliła.

Kiedy wielu uczniów odeszło, Jezus zwrócił się do Dwunastu z py-
taniem: „Czy i wy chcecie odejść?” Warto, byśmy je dziś także usłyszeli. 
Ono bowiem stawia w centrum problem jednoznaczności naszej relacji 
z Jezusem. Musimy o nią pytać, nie tylko w kontekście odchodzenia wie-
lu, ale ze względu na odpowiedzialność za własne powołanie i „chodzenie 
z Jezusem” w każdej okoliczności życia.

Uczyńmy własną odpowiedź Piotra. Najpierw w pytaniu: „Panie, do 
kogóż pójdziemy?” potwierdza, że poza Jezusem, życie nie ma dla nich 
celu; że tylko On jest dla apostołów oparciem i ratunkiem. Pytanie Piotra 
odsłania także ich zażyłość w relacji ze swoim Mistrzem. Powiedzmy 
Jezusowi to samo, wyznajmy Mu naszą przyjaźń i miłość.

Uznanie pierwszeństwa relacji z Jezusem nie może być jednak za-
wieszone w próżni. Dlatego Piotr zaraz dodaje: „Ty masz słowa życia 
wiecznego”. Jak Piotr opierajmy swoje życie na Jezusowym słowie.  



12 Zamieszkać w Słowie

Nasza obecność na sympozjum świadczy, że ono zajmuje ważne miejsce 
w naszym życiu. Dziś będziemy rozważać o jego roli i znaczeniu w na-
szym byciu ludźmi nadziei.

Na zakończenie swego wyznania Piotr nawiązuje jeszcze do osobi-
stego doświadczenia apostołów wynikającego z ich kontaktu z Jezusem. 
Określają go dwie czynności: wierzyć i poznać. Ich wiara łączy się z po-
znaniem, które jest jej owocem. Treścią tych doświadczeń jest przekona-
nie, że Jezus to „Święty Boga”. Znaczy to, że należy do niedostępnej sfery 
samego Boga, przez co może być pośrednikiem między Bogiem a ludźmi. 
W Nim możemy się więc znaleźć w Bogu i posiąść życie wieczne.

Mając takie doświadczenie, pogłębione i utrwalone w przeżyciu Jezu-
sowej Paschy i przez dar Ducha Świętego, Piotr stanie się przekazicielem 
życia mocą zmartwychwstałego Pana. Świadczą o tym dwa cuda dokona-
ne przez Piotra, o których słyszeliśmy w pierwszym czytaniu. Pierwszym 
było uzdrowienie sparaliżowanego Eneasza w Liddzie. W słowie skiero-
wanym do niego: „Jezus Chrystus cię uzdrawia”, Piotr podkreśla, że to 
nie on uzdrawia, ale wiara w żywą obecność Chrystusa.

Drugim cudem Piotra było wskrzeszenie Tabity, przykładnej uczen-
nicy Chrystusa w Jafie. Przed cudem Piotr na modlitwie i w odosobnie-
niu otwierał się na moc zmartwychwstałego Chrystusa, dzięki któremu 
przywrócił kobietę do życia. Obydwa cuda przyczyniają się do licznych 
nawróceń i umacniają wspólnoty chrześcijan (świętych), pośród których 
miały miejsce.

Oby nasza wiara i poznanie Chrystusa potwierdzały się również w cu-
downych znakach przywracania ludzi do życia. Nie w tym sensie, abyśmy 
byli uzdrowicielami z chorób fizycznych, czy wskrzeszali umarłych, choć 
mocą Bożą i to jest możliwe, ale abyśmy podnosili z paraliżu na drodze 
Bożej (jak w przypadku Eneasza) oraz przywracali do czynienia dobra 
i służby (jak w przypadku Tabity).



Ks. Stanisław Haręzga

TEOLOGICZNE PODSTAWY BIBLIJNEJ NADZIEI

Inspiracją do wyboru problematyki tegorocznego ósmego sympozjum 
biblijnego Zamieszkać w Słowie stał się przeżywany w Kościele Zwyczaj-
ny Jubileusz Roku 2025 pod hasłem „Pielgrzymi nadziei”. Skoro głów-
nym jego przesłaniem jest nadzieja, warto uświadomić sobie, że to wła-
śnie Biblia jest prawdziwą i żywą księgą nadziei, której dziś tak bardzo 
potrzebujemy. Podejmując ten temat, zwrócimy uwagę na trzy najważ-
niejsze teologiczne podstawy tej prawdy. Jej uzasadnieniem jest przede 
wszystkim fakt, że Biblia wyrasta z objawiania się Boga, z Jego zbawcze-
go dialogu z człowiekiem. To dzięki Bożemu objawieniu powstało Pismo 
Święte, które jest jego uprzywilejowanym źródłem, a zarazem miejscem 
spotkania z objawiającym się Bogiem. Nadzieja biblijna oparta na fakcie 
Bożego objawienia znajduje dodatkowe potwierdzenie w tym, że zostało 
ono utrwalone na piśmie pod natchnieniem Ducha Świętego. To dzięki 
niemu Biblia jest słowem Bożym przekazującym prawdę zbawczą oraz 
jest księgą świętą. Wreszcie Biblia jest księgą nadziei, gdyż pełna jest 
obietnic Bożych, które pomagają zachować nadzieję i otwierają na jej 
ostateczne, eschatologiczne wypełnienie. Rozważmy dokładniej wymie-
nione teologiczne podstawy biblijnej nadziei, abyśmy często korzystali 
z Pisma Świętego i stawali się prawdziwie pielgrzymami nadziei.

1.	 Objawienie Boże gwarancją naszej nadziei

Papież Benedykt XVI w swej encyklice o nadziei chrześcijańskiej 
„Spe salvi” stwierdza, że codziennie potrzebujemy małych i większych 
nadziei, które „podtrzymują nas w drodze”. Dodajmy jednak, że one, na-
wet jeśli się spełniają, są niewystarczające, gdyż nie mogą nas w peł-
ni zaspokoić. Człowiek potrzebuje bowiem nadziei, która „idzie dalej”. 
A „taką nadzieją może być jedynie Bóg, który ogarnia wszechświat, i któ-
ry może nam zaproponować i dać to, czego sami nie możemy osiągnąć”. 
To On jest „prawdziwą i wielką nadzieją człowieka” (SS 30-31). Nie dzi-



14 Zamieszkać w Słowie

wi więc stwierdzenie papieża, że „ten kto nie zna Boga, chociaż miałby 
wielorakie nadzieje, w gruncie rzeczy nie ma nadziei, wielkiej nadziei, 
która podtrzymuje całe życie” (SS 27).

Dostęp do tej nadziei stał się możliwy dzięki Bożemu objawieniu, 
w którym doszło do kontaktu i dialogu Boga z człowiekiem. Bóg prze-
cież nie jest bezpośrednio przez nas poznawalny, pozostaje dla nas da-
leki i tajemniczo ukryty. Jednak widzialnym przejawem objawienia się 
Boga wpierw stało się stworzenie świata. Jest to objawienie naturalne, po-
wszechne, dostępne wszystkim ludziom. Dzięki niemu mogą rozpoznać 
istnienie Boga, a przez głos sumienia obowiązujące każdego człowieka 
odwieczne Boże prawo. Dopiero w ramach objawienia naturalnego z mi-
łości Boga doszło do objawienia nadprzyrodzonego i osobowego. Jego 
przejawem są słowa i czyny Boga, jakie dokonywały się w ramach szcze-
gólnej historii zbawienia Starego i Nowego Testamentu. Obydwa sposoby 
tego nadprzyrodzonego objawiania się Boga są ze sobą ściśle powiązane. 
Podkreśla to Sobór Watykański II, który mówi, że „czyny dokonane przez 
Boga w historii zbawienia ilustrują i umacniają naukę oraz sprawy słowa-
mi wyrażone; słowa zaś obwieszczają czyny i odsłaniają tajemnicę w nich 
zawartą” (KO 2).

Kulminacja nadprzyrodzonego objawienia w ramach starotestamen-
towej ekonomii zbawienia miała miejsce w osobie Jezusa Chrystusa, Syna 
Bożego. W Nim ludzie na zawsze otrzymali możność dostępu do Boga, 
który w swej dobroci i mądrości objawił samego siebie. Ponieważ Je-
zus doprowadził Boże objawienie do końca, Jego słowa i czyny stanowią 
nową, a zarazem ostateczną formę zbawienia, jaką Bóg ofiaruje ludziom 
(por. Hbr 1,1-4). Dlatego po Chrystusie nie będzie już żadnego nowego 
publicznego objawienia, gdyż On jako Syn Boży w sposób doskonały 
i pełny ukazał Boga Ojca, ofiarując ludziom w samym sobie i przez siebie 
zbawienie. Będąc Słowem Boga, na zawsze stał się objawieniem – obja-
wionym i objawiającym. Tak Bóg, który wielokrotnie i na różne sposoby 
zwracał się do ludzi, ukazał się w pełni, otwierając wszystkim dostęp do 
życiodajnej wspólnoty z Trójjedynym Bogiem, aż po eschatologiczne wy-
pełnienie w wieczności.

Dostęp do całego objawienia Bożego, jakie miało miejsce w ramach 
judeo-chrześcijańskiej historii zbawienia, możliwy jest dzięki Biblii. Ona 



15Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

bowiem, utrwalając przez wieki Boże objawienie, stała się równocześnie 
formą jej przekazu. Chcąc skorzystać z jej zbawczego orędzia, należy za-
chować jednak postawę wiary. Jedynie ona jest właściwą odpowiedzią 
człowieka na objawienie się Boga, który wychodzi naprzeciw ludziom 
i zaprasza ich do wspólnoty ze sobą (por. KO 5). Odpowiadając na to za-
proszenie w duchu całkowitego zaufania i posłuszeństwa, równocześnie 
otwieramy się na „prawdziwą i wielką nadzieję”, którą swoim objawie-
niem gwarantuje nam sam Bóg.

2.	 Nadzieja w oparciu o prawdę i świętość Biblii

Chcąc w postawie wiary doświadczyć nadziei płynącej z Bożego 
objawienia, należy pamiętać o otwarciu się na prawdę i świętość Biblii. 
Wynikają one z faktu, że treści objawione przez Boga i wyrażone w Pi-
śmie Świętym zostały spisane pod natchnieniem Ducha Świętego (por. 
KO 11). Należy go rozumieć jako nadprzyrodzony i bezpośredni wpływ 
Boga na umysł, wolę i zmysły wszystkich, którzy mieli udział w powsta-
waniu ksiąg biblijnych. Choć ich autorzy mogli czerpać swoje dane bez-
pośrednio z objawienia i z różnych źródeł naturalnych, to dla wyraże-
nia sądu o pisemnie przekazanej prawdzie korzystali jednak z Bożego 
światła. Wypływa z tego ważny wniosek: w Piśmie Świętym wszystko 
jest natchnione, ale nie wszystko zostało objawione. Dzięki natchnieniu, 
poprzez współpracę Boga i człowieka, cała Biblia jest jednocześnie praw-
dziwym słowem Bożym i prawdziwym słowem ludzkim.

Szczególną cechą Pisma Świętego związaną z natchnieniem jest za-
warta w nim prawda słowa Bożego. W Biblii nie chodzi jednak o bezbłęd-
ność, ale o zawartą w niej prawdę dotyczącą zbawienia. Stąd wszystkie 
prawdy w niej zawarte należy wiązać z tajemnicą zbawienia. Nie ma ona 
charakteru naukowego, świeckiego czy ziemskiego. Te prawdy mogą być 
przedmiotem nieomylnego nauczania, o ile wiążą się z naszym zbawie-
niem. Stąd korzystając ze wszystkich natchnionych tekstów biblijnych, 
możemy umacniać swą nadzieję, opierając się na zawartej w nich praw-
dzie o zbawieniu. Dziś jest to szczególnie ważne, gdyż człowiek zanadto 
zawierzył swej wartości, zaniedbując wartość obiektywnej, objawionej 
prawdy Bożej. Stąd cechuje go zuchwała ufność we własne możliwości 
i w zdolność ustanawiania doskonałego świata bez odniesienia do Boga.



16 Zamieszkać w Słowie

Drugim zasadniczym skutkiem natchnienia jest świętość Biblii. Nie 
należy jej łączyć ze wzorowym, nienagannym postępowaniem bohaterów 
biblijnych lub ze szlachetnością uczuć, jakie winna budzić lektura Pisma 
Świętego. Świętość w przypadku Biblii polega bowiem na zgodności 
z prawem moralnym sądu autora natchnionego o czynach, słowach i uczu-
ciach osób, które opisuje. Może on opisywać rzeczy dobre i złe, nie wolno 
mu jednak zła pochwalać, a dobra ganić. Świętość Biblii mierzymy więc 
nie świętością jej bohaterów, lecz zgodną z prawem moralnym ich oceną 
przez natchnionego pisarza. Są teksty, w których taka ocena zostaje w pe-
wien sposób ukryta w szerszym kontekście, w dalszych losach bohaterów. 
Czasami jest też tak, że autor biblijny ogranicza się tylko do opisu faktu, 
pozostawiając osąd etyczny samemu czytelnikowi. Z samego faktu, że Bi-
blia coś opisuje, nie wynika jeszcze, że to pochwala lub aprobuje. Jaki stąd 
wniosek? Zamiast gorszyć się moralnością bohaterów biblijnych, zawsze 
starajmy się odnaleźć, jaka jest ocena ich zachowania przez natchnionych 
autorów. Wówczas z całą pewnością będziemy umacniać swą nadzieję, 
otwierając się na postępowanie, które jest pouczeniem i wzorem, albo od-
żegnując się od postępowania, które jest przestrogą i upomnieniem.

3.	 Biblijne obietnice szczególnym źródłem nadziei

W Biblii do nadziei wyraźnie odwołują się obietnice, czy zapowiedzi, 
które zawsze wiążą się z oczekiwaniem na ich wypełnienie. Ten czasowy 
aspekt nadziei związany z przyszłością widoczny jest w bogatej termino-
logii używanej na jej określenie w Starym Testamencie. Wszystkie wyko-
rzystywane w tym celu terminy hebrajskie odwołują się do idei czuwa-
nia, oczekiwania, spodziewania się, ufności i trwania. O nadziei mówią 
też teksty, które nie zawierają tych terminów, ale kontekst wypowiedzi 
wskazuje na oczekiwanie, zwłaszcza związane z jakąś obietnicą. W No-
wym Testamencie terminologia nadziei ogranicza się już tylko do dwóch 
określeń: rzeczownika „nadzieja” (elpis) i czasownika „mieć nadzieję” 
(elpidzō).

Obietnice w Starym Testamencie, które rodzą potrzebę nadziei i ją 
ożywiają, treściowo przybierają różną postać. Historia biblijnej nadziei 
tak naprawdę rozpoczyna się od Abrahama, a jej wzorem pozostanie na za-
wsze jego całkowite zaufanie Bożej obietnicy licznego potomstwa i ziemi 



17Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

jako znaku Bożego błogosławieństwa dla niego i ludów całej ziemi (Rdz 
12,2-3; 13,14-17). Po zawarciu przymierza z Bogiem i wejściu do Kana-
anu Izrael stał się ludem obietnic wynikających z przymierza i nakazów 
Prawa. Treścią tych obietnic, kierowanych do narodu za pośrednictwem 
jego przywódców, szczególnie proroków, stały się zapowiedzi wyzwolo-
nego, odnowionego, pełnego świetności królestwa Izraela. Odwoływały 
się one do obietnicy danej Dawidowi o wiecznym panowaniu jego po-
tomków i ich Bożego synostwa (2 Sm 7). Z tymi obietnicami Bożego kró-
lestwa, w którym będą uczestniczyć również wszystkie narody, łączą się 
liczne prorockie zapowiedzi przyjścia Mesjasza i Jego zbawczego dzieła. 
Pod koniec Starego Testamentu, w pismach mądrościowych, przedmio-
tem nadziei wyraźnie stają się dobra, które już nie znajdują się na ziemi, 
ale związane są z nieśmiertelnością i przebywaniem na zawsze z Bogiem 
w życiu wiecznym.

Wszystkie obietnice Starego Testamentu podjął Jezus Chrystus w swo-
im nauczaniu o królestwie Bożym i potwierdził je czynami zbawczymi. 
Jednak wypełnienie się tych obietnic Jezus uzależnił od wiary w Niego 
i stania się Jego uczniem. Jak wyraźnie ukazuje to Ewangelia Jana, On 
sam stał się na tym świecie żywym uosobieniem wszystkich obietnic Bo-
żych. Dostęp do nich stał się możliwy dzięki Jezusowemu zwycięstwu 
nad złem poprzez śmierć i zmartwychwstanie oraz dar Ducha Świętego. 
Tak więc nasza chrześcijańska nadzieja wypływa z tego, czego Bóg doko-
nał w Chrystusie, ciągle wzmacnia się mocą Ducha Świętego, aż po osta-
teczne spełnienie w chwale, w powtórnym przyjściu Chrystusa i nastaniu 
wiecznego Bożego królestwa. Nasze życie rozpięte jest więc pomiędzy 
„już” spełnioną obietnicą zbawienia w Chrystusie, a „jeszcze nie” objętej 
tym zbawieniem całej naszej rzeczywistości i rzeczywistości świata, cią-
gle znajdującego się pod panowaniem grzechu i śmierci.

Oczekując na pełne spełnienie się obietnicy własnego zbawienia, ra-
dujmy się zapewnieniem św. Pawła, że „w nadziei już jesteśmy zbawieni” 
(Rz 8,24). W tym duchu chętnie korzystajmy z Pisma Świętego, które jest 
księgą obietnic Bożych. Przyjmując je z wiarą, w świetle ich wypełnienia 
w Chrystusie, oraz otwierając się na Ducha Świętego, będziemy mogli 
być prawdziwie pielgrzymami nadziei aż po radość wiecznego zbawienia 
w chwale nieba.



18 Zamieszkać w Słowie

Końcową zachętą do naszej wytrwałej lectio divina niech będą słowa 
św. Pawła z Listu do Rzymian: „To zaś, co niegdyś zostało napisane, na-
pisane zostało także dla naszego pouczenia, abyśmy dzięki cierpliwości 
i pociesze, jaką niosą Pisma, podtrzymywali nadzieję” (15,4).

Bibliografia

Benedykt XVI, Encyklika Spe Salvi, Kraków 2007.
Haręzga S., Czas zrozumieć Biblię. Kurs wprowadzający w lekturę, Kraków 2021,  

s. 27-100.
Jasnos R., Biblia między literaturą a teologią. Przewodnik dla katechetów i forma-

torów, Kraków 2007, s. 207-215.
Rakocy W., Obietnica, w: Nowy Słownik Teologii Biblijnej, red. H. Witczyk, Lu-

blin-Kielce 2017, s. 632-635.
Ramlot M.-L., Guillet J., Obietnice, w: Słownik Teologii Biblijnej, red. X. Leon-Du-

four, tłum. K. Romaniuk, Poznań-Warszawa 1973, s. 570-575.



Ks. Maciej Dżugan

FAŁSZYWA I PRAWDZIWA NADZIEJA W PS 115

Zagadnienie nadziei w różnych wymiarach i aspektach jest obec-
ne w księgach biblijnych Starego i Nowego Testamentu. Jednak w tej 
prezentacji ograniczymy się tylko do zagadnienia nadziei w Księdze 
Psalmów. Za takim wyborem obiektu naszej refleksji przemawiają dwa 
argumenty.

Pierwszym z nich jest szczególny charakter Księgi Psalmów, która 
często jest określana mikrokosmosem Starego Testamentu. Nazwa ta pod-
kreśla, że Psałterz streszcza i przekazuje istotne zagadnienia teologiczne 
objawione przez Boga i zaprezentowane na kartach Biblii w Starym Przy-
mierzu. Zawiera więc przesłanie teologiczne ksiąg biblijnych Starego Te-
stamentu, ujęte w zwięzłej i poetyckiej formie.

Drugim argumentem, który przemawia za wyborem takiego pola 
badawczego, jest określenie Psałterza jako mikrokosmosu człowieczeń-
stwa. Poetycki charakter Psałterza, poprzez który o wiele łatwiej wyrazić 
ludzkie losy, emocje, przeżycia, uczucia i doświadczenia, wspaniale na-
dają się również do wyrażenia nadziei, która przejawia się w uczuciach 
i pragnieniach człowieka. Nawiązując do tego ostatniego argumentu, 
warto przywołać słowa św. Augustyna: „Nie można żyć w jakimkolwiek 
stanie bez tych trzech uczuć duszy: wierzenia, ufania i kochania”. Wy-
daje się, że forma poetycka Księgi Psalmów najlepiej wyraża ludzkie 
przeżycia i uczucia, zwłaszcza uczucie nadziei.

Bogactwo Księgi Psalmów jest ogromne, dlatego w tej prezenta-
cji skupimy się tylko na Psalmie 115, który zaprasza nas do odkrycia 
prawdziwej i fałszywej nadziei. Nim jednak zatrzymamy się na tym 
temacie, spróbujmy spojrzeć na ogólną charakterystykę Psalmu 115, 
jego miejsce w kompozycji księgi, jego rodzaj literacki i strukturę, 
która pomoże nam dokonać analizy i odpowiedniej interpretacji teolo-
gicznej utworu.



20 Zamieszkać w Słowie

1.	 Charakterystyka Psalmu 115

Psalm 115 znajduje się w ostatniej piątej części Księgi Psalmów 
i przynależy do kolekcji psalmów allelujatycznych, która obejmuje utwo-
ry od Ps 111 - 118. Według tekstu hebrajskiego utwór nie zaczyna się 
jednak od aklamacji: Alleluja, ale tylko takim zawołaniem się kończy. 
Warto jednak zwrócić uwagę, że według LXX i Wulgaty stanowi jedną 
kompozycję z poprzedzającym go Psalmem 114 i w ten sposób stanowi 
pewną całość, która rozpoczyna się i kończy zawołaniem: Alleluja. Psalm 
należy do zbioru tzw. egipskiego wielkiego Hallelu (113-118), a więc do 
pieśni, którymi Izraelici modlili się w czasie obchodów święta Paschy.

Określenie rodzaju literackiego Psalmu 115 przysparza wiele trudno-
ści egzegetom, którzy nie do końca są zgodni do jakiego gatunku literac-
kiego zaliczyć ten utwór poetycki.

Wydaje się, że najbardziej zbliżonym gatunkiem literackim jest hymn, 
ponieważ opiewa on chwałę Boga, podkreśla wiarę w Jahwe i Jego potęż-
ne dzieła, co jest tematem znacznej części Psalmu 115. Hymn także może 
przejmować formę błogosławieństwa, które jest niejako równoznaczne 
z dziękczynieniem i uwielbieniem Boga. Od wiary utwór przechodzi 
również w wyznanie ufności, dlatego nie można mówić o jednolitym ro-
dzaju literackim tego psalmu. Mamy więc do czynienie w zasadniczej 
części z hymnem wychwalającym Boga, podkreślającym Jego wielkość, 
ale w pewnym momencie przechodzącym w psalm ufności, który swoje 
zwieńczenie znajduje w błogosławieństwie Bożym.

Uwzględniając zatem tę różnorodność rodzajów literackich, ostatecz-
nie przyjmuje się, że Psalm 115 posiada formę utworu liturgicznego, któ-
ry ma zdolność łączenia kilku stylów i gatunków literackich.

Jeśli chodzi o okres powstania tego psalmu przyjmuje się, że ukształ-
tował się on w kontekście wygnania. Z tej racji często przez egzegetów 
jest opatrzony komentarzem: psalm wygnaniowy lub powygnaniowy. 
Przesłanek do takiej datacji psalmu należy doszukiwać się w samej tre-
ści utworu, który porusza temat pierwszego i drugiego przykazania De-
kalogu. Choć bałwochwalstwo i idolatria zdarzały się w historii Narodu 
Wybranego już od zarania jego funkcjonowania (Wj 32; 1 Krl 12,25-33), 
to jednak sytuacja wygnania nasiliła problemy związane z zachowaniem 
tych dwóch pierwszych przykazań. Izraelici na wygnaniu w Babilonii nie 



21Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

mogli budować świątyni ani sprawować kultu, który mógł być sprawowa-
ny tylko w świątyni w Jerozolimie, a ta z kolei była w ruinie, więc kult był 
niemożliwy. Nie zabrali ze sobą również przedstawień swojego Boga Jah-
we, bo ich po prostu nie mieli. Czynienie podobizny Boga Jahwe było su-
rowo zabronione przez Prawo i uznane za jeden z najcięższych grzechów.

W Babilonii natomiast spotkali się z licznym panteonem bóstw, który 
posiadał mnóstwo wyobrażeń i przedstawień wytworzonych przez arty-
stów. Taka konfrontacja wywoływała nie tylko niezrozumienie Babiloń-
czyków, ale drwiny i naśmiewanie się z Izraelitów z ich „nieobecnego” 
Boga, wiary i kultu. Trudno było tłumaczyć i bronić swojej wiary wobec 
pogan, którzy pytali: Gdzie jest wasz Bóg? Jednocześnie wskazywali na 
liczne swoje świątynie i liczne sanktuaria z podobiznami swoich bogów, 
które były w ich mniemaniu świadectwem ich obecności, potęgi i mocy.

2.	 Struktura Psalmu

Podobnie jak trudno jednoznacznie wskazać na gatunek literacki psal-
mu, tak nie jest zbyt łatwo określić jego strukturę, która ułatwia zrozumie-
nie i interpretację utworu. Wśród egzegetów pojawiają się różne propozy-
cje podziału psalmu. Wydaje się, że najbardziej trafne jest przyjęcie jego 
koncentrycznej struktury.

Przyjmując taką formę, należy podzielić psalm na 5 fragmentów. Dwa 
zewnętrzne paralelne, a więc odpowiadające sobie fragmenty, obejmujące 
wersety 1-3 na początku utworu i wersety 16-18 jako zakończenie utwo-
ru. Te dwa fragmenty są proklamacją chwały Boga, który zasiada na tro-
nie w niebie i rozciąga stamtąd swoje wielkie i powszechne panowanie. 
Przekazują one podwójną zachętę, początkowo skierowaną do Boga, aby 
objawił swoją chwałę i wielkość wobec narodów pogańskich, a w końco-
wej sekcji do wiernych, by błogosławili i wychwalali Boga.

Stanowią one osnowę, obramowanie dla 2 wewnętrznych paralelnych 
fragmentów obejmujących wersety 4-8 i odpowiadających im wersetów 
12-16. Obydwa te fragmenty skupiają się na opisie profilu Boga Izraela. 
Najpierw od strony negatywnej przedstawione zostają bożki pogańskie, 
które są wytworem rąk człowieka. Są one martwe i nie ma w nich ży-
ciodajnej siły. W opozycji do tego fragmentu w wersetach 12-16 zostaje 
zaprezentowany opis prawdziwego Boga Jahwe, którego siła i żywotność 



22 Zamieszkać w Słowie

jest wyrażona poprzez błogosławieństwo. Bóg daje życie, obdarza swoich 
czcicieli szczęściem, troszczy się o nich i hojnie obdarza darami.

Natomiast centralną część utworu stanowią wersety 9-11, które na-
śladują antyfonę chóralną z trzykrotnie powtórzonym rozkazem, wezwa-
niem do ufności, za każdym razem skierowanym do innej grupy ludzi: do 
domu Izraela, do domu Aarona i do bojących się Pana. Każde wezwanie 
spotyka się z identyczną odpowiedzią: On ich pomocą i tarczą. W sekcji 
tej również trzykrotnie pada imię Boga Izraela, co stanowi jasne wskaza-
nie na Boga jako źródło nadziei.

3.	 Analiza egzegetyczno-teologiczna utworu

Poczynione obserwacje na temat zagadnień literackich Psalmu 115 
pozwalają nam przejść do kolejnego etapu naszej refleksji, tzn. skupić się 
na analizie utworu, która pozwoli uzyskać odpowiedź na postawione na 
początku pytanie o obecną w nim fałszywą i prawdziwą nadzieję.

Sekcja 1: Wszechmoc Jahwe (ww. 1-3)

Utwór rozpoczyna się mocnym apelem do Jahwe, aby ukazał i obja-
wił swoją chwałę i wielkość. To stanowcze wezwanie do działania skie-
rowane jest do Boga. Nie jest ono związane z chęcią uzyskania jakiś pro-
fitów przez Izraelitów, ale ma za zadanie położyć kres drwinom obcych 
narodów, które wobec upadku Izraela, dewastacji Jerozolimy i świątyni, 
naśmiewają się z bezsilności Jahwe oraz z Narodu Wybranego. Uważają 
bowiem, że Bóg najwyraźniej odwrócił się od Izraela, skoro dopuścił 
do zniszczenia kraju i wygnania. Prośba ta zawiera szyderczy cytat na-
rodów, które naśmiewają się z Boga Izraela, używając pytania: Gdzież 
jest ich Bóg? Cytat ten nie jest czymś pionierskim w tym utworze, czę-
sto bowiem pojawia się na kartach Starego Testamentu (por. Ps 79,10;  
Mi 7,10; Jl 2,17).

Psalmiście nie chodzi jednak tylko o bezradność Boga, który wydaje 
się milczeć wobec tragedii swojego narodu, ale również o wyobrażenie 
Boga, które w narodach pogańskich związane jest z mocą i obecnością 
Boga w obrazach czy rzeźbach. Izraelici, aby przyspieszyć Bożą inter-
wencję, odwołują się do dwóch charakterystycznych cech Boga Jahwe: 



23Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

Jego łaski i wierności, a więc do hesed i ʼĕmet, które często podkreślają 
wierność obietnicom, które Bóg złożył Izraelowi. 

Werset 3 jest również próbą pierwszej teologicznej odpowiedzi psal-
misty na pytanie stawiane przez pogan: Gdzież jest ich Bóg? Bóg jest 
w niebie, może więc w sposób wolny o sobie decydować i robić to, co 
się Jemu podoba. Odpowiedź psalmisty zostawia wolność Bogu w dzia-
łaniu i możliwość wyboru chwili i czasu, w którym zademonstruje swoją 
chwałę, moc i siłę. Ta wielkość i wszechpotęga Boga zostaje dodatkowo 
wyrażona poprzez formułę z dziedziny Prawa, która podkreśla nieograni-
czoną władzę Boga: Czyń co ci się wydaje dobre (por. Ps 135,6; Iz 46,10; 
Jon 1,14). Koncepcja Boga zasiadającego na tronie w niebie jest typową 
powygnaniową doktryną Boga Jahwe, podkreślającą wszechmoc, uniwer-
salizm i suwerenność Boga. Jako Bóg nieba nie może również podlegać 
jakiemukolwiek przedstawieniu, tak jak bóstwa pogańskie (Ps 115,4-6), 
a mimo to potrafi działać (Ps 115,15).

Początkowy fragment opisuje więc dramatyczną i beznadziejną sy-
tuację wygnańców, którzy nie tylko utracili dorobek własnego życia, oj-
czyznę, dom, ale zdecydowanie więcej, także to co duchowe. Wobec zbu-
rzenia Jerozolimy i świątyni nie mogą sprawować kultu, oddawać czci 
swojemu Bogu, a dodatkowo teraz stali się przedmiotem drwin obcych 
narodów, które nie tylko naśmiewają się z tragicznej historii Narodu Wy-
branego i jego opłakanego losu, ale drwią z tego, że nie mają żadnej po-
mocy i żadnego oparcia w postaci wyobrażenia bóstwa, którego nie mogą 
uczynić. Izraelici w takiej sytuacji wydają się tracić nadzieję. 

Sekcja 2: Bożki pogańskie (ww. 4-8)

Od opisu Boga, który przebywa w niebie, psalmista przechodzi do 
opisu wyobrażeń bożków pogańskich. Wydaje się, że powinien przejść 
do charakterystyki bogów pogańskich, a tymczasem dokładnie używa 
stwierdzenia ՙāṣāb „obraz, idol”. Przez to jasno wskazuje, że wizerunki 
bogów pogańskich nie są prawdziwymi bogami. Sprowadza ich tylko do 
drogocennych metali złota i srebra, które w Piśmie Świętym często wiążą 
się z kultem bałwochwalczym (Wj 20,23; 32,2-3; Iz 2,7), a z drugiej stro-
ny pokazuje, że wyobrażenia bóstw nie posiadają jakiejkolwiek boskiej 
mocy, bo są zaledwie dziełem rąk człowieka (Pwt 4,28; 27,15). W ten 



24 Zamieszkać w Słowie

sposób używając deuteronomistycznej teologii, rozprawia się z pogań-
skim postrzeganiem, jakoby rzemieślnik produkujący obraz Boga znaj-
dował się pod wpływem, natchnieniem bóstwa, które miał przedstawić. 
Psalmista jasno wskazuje, że są one zaledwie wytworem rąk ludzkich.

W kolejnych wersetach, już w sposób bardziej szczegółowy autor 
uzasadnia konkretnie, że przedstawienia bożków nie są prawdziwymi 
bogami. Są to figury przedstawiające często ludzką postać, ale nie są ani 
ludźmi, ani tym bardziej bogami. Są bez życia, są bezużyteczne i martwe. 
Nie są one także w jakikolwiek sposób związane z bóstwem, do czego 
usilnie przekonują wyznawcy obcych religii. Nie można więc oczekiwać 
interakcji, bo posągi nie mówią, nie widzą, nie słyszą, nie chodzą ani nie 
czują zapachu, chociaż ludzie stworzyli im wszystkie potrzebne do tego 
organy i warunki. Tych niemożności jest siedem, co wskazuje na pełnię. 
Warto jednak zauważyć, że brakuje zmysłu smaku, który zostaje zastą-
piony przez zdolność mówienia. Niemożność mówienia znajduje się na 
pierwszym i na ostatnim miejscu. Jakby psalmista chciał wskazać, że 
brak umiejętności komunikowania się potwierdza fałszywość bożków. 
Inni egzegeci próbują tłumaczyć, że słowa: z gardła swego nie wydo-
będą głosu są odwołaniem do słowa rûaȟ ̣ „tchnienia, ducha, energii”, 
które przecież bierze udział w powstaniu dźwięku. Psalmista chce jakby 
zaznaczyć, że bożki pogańskie nie mają w sobie tchnienia życia. Konse-
kwentnie zatem zmierza przez to do konkluzji, że obrazy bogów stwo-
rzonych przez ludzi nigdy nie będą mogły być prawdziwymi bogami, 
bo kolejność jest odwrotna. Tylko Bóg może stworzyć człowieka i tym 
Bogiem jest Jahwe.

Na końcu psalmista zauważa, że choć nie ma łączności między ob-
razami bóstw, a samymi bóstwami, to jednak istnieje związek między 
wyobrażeniami bóstw, a ich czcicielami i tymi, którzy je wykonują. 
Wyobrażenia bóstw są martwe, nie ma w nich życia, tak samo i ci co 
mają z nimi jakąkolwiek relację, nie mogą oczekiwać poprawy swoje-
go życia, ale raczej śmiercionośnego, zgubnego wpływu. W rozumie-
niu psalmisty, ci którzy wykonują takie wyobrażenia, ściągają na siebie 
śmierć. Ciekawa jest tutaj gra słów: hebrajskie ՙāṣāb w pierwotnym zna-
czeniu oznacza „bożka, idola, wyobrażenie bożka”, ale rdzeń ten posia-
da również inne znaczenie, które można przetłumaczyć jako: „zranić, 



25Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

spowodować chorobę”. Można zatem pośrednio odczytać z tej korelacji 
prawdę, że wyobrażenie fałszywego bożka szkodzi i przyczynia się do 
upadku człowieka.

Interesującego sformułowania używa również psalmista, aby okre-
ślić czcicieli bóstw, mówiąc o nich, że pokładają oni nadzieję w wyobra-
żeniach. Używa przy tym czasownika bāṭaḥ. To wyrażenie często służy 
do opisywania prawdziwej nadziei złożonej w Bogu. Psalmista przez nie 
wprowadza temat nadziei fałszywej, tzn. takiej, która nie jest zakorzenio-
na w Bogu, ale w kulcie bałwochwalczym. Fałszywa nadzieja pojawiała 
się w dziejach Narodu Wybranego, gdy Izrael w pomyślnych czasach za-
pominał kto obdarował go dostatkiem i błogosławieństwem, lub w trud-
nych wydarzeniach i doświadczeniach narodowych, które były skutkiem 
zwrócenia się do bożków pogańskich. Fałszywa nadzieja wiąże się z ułudą 
i chęcią zapewnienia sobie szybkiej, pomyślnej i szczęśliwej przyszłości, 
na wzór narodów pogańskich, przez bałwochwalstwo, idolatrię, ludzką 
siłę lub ziemskie przymierza. Prorocy wielokrotnie przestrzegają przed 
zwodniczą nadzieją (Iz 30,15; 31,1; Jr 7,4; 17,5). Podkreślają, że tylko 
wierność Jahwe gwarantuje zbawienie (Oz 12,7), a kto nie jest wierny, 
musi się przygotować na Dzień Jahwe, dzień sądu, dzień gniewu, dzień 
pomsty (So 1,15-16).

Sekcja 3 (centralna): wiara w Boga (ww. 9-11)

Część centralna stanowi zaproszenie, do tego, aby poszukać praw-
dziwej nadziei, dlatego aż trzykrotnie pada tutaj czasownik bāṭaḥ „ufać, 
pokładać nadzieje”. Łączy się on ściśle ze znaczeniem „wierzyć, pokła-
dać w kimś ufność”. Warto zwrócić uwagę, że takie wezwanie jest kon-
sekwencją całej narracji psalmisty, który już na początku stwierdził, że 
jedynym Bogiem jest wszechmocny i wszechpotężny Jahwe. Przebywa-
jąc w niebie, wręcz w sposób brawurowy rozprawił się z wyobrażeniami 
bożków pogańskich, dowodząc ich nieprawdziwości. Tylko Jahwe jako 
prawdziwy Bóg jest w stanie przyjść z pomocą i zapewnić poczucie bez-
pieczeństwa swoim czcicielom. Prawda ta zostaje wyrażona trzykrotnie 
przez identyczne stwierdzenia: On jest ich pomocą i tarczą. 

Z drugiej jednak strony warto zaznaczyć, że wezwanie to zostaje 
skierowane do trzech różnych grup ludzi. Pierwsze wezwanie do ufno-



26 Zamieszkać w Słowie

ści odnosi się do całego domu Izraela, drugie do domu Aarona. Te dwa 
wezwania zdają się mieć na celu przywołanie całej społeczności Izraela. 
Dom Izraela oznaczałby po prostu lud izraelski. Natomiast niejako osob-
no przez sformułowanie dom Aarona zostaje przywołana klasa kapłanów. 
Ciekawie na tym tle prezentuje się stwierdzenie „bojący się Pana”, tzn. 
ludzie z narodów pogańskich, prozelici, którzy odrzucają swoich bogów 
i bożków i przyjmują Jahwe, jako jedynego Boga, któremu pragną służyć 
i Go czcić.

Sekcja 4: błogosławieństwo Boga (ww. 12-15)

Fragment ten jest logiczną kontynuacją myśli psalmisty. Najpierw 
udowodnił bezwartościowość wyobrażeń pogańskich bożków. Następ-
nie ukazał wielkość Jahwe i prawdę, że to w Nim człowiek powinien 
pokładać nadzieję. Teraz zaś potwierdza prawdę o tym, że Jahwe jest 
jedynym Bogiem, jest jedyną nadzieją, a Jego życiodajna moc przeja-
wia się w błogosławieństwie. Słowo błogosławić hbr. bārak pada w tym 
fragmencie aż pięciokrotnie. To właśnie błogosławieństwo jest znakiem 
mocy Jahwe, w przeciwieństwie do bezsilności pogańskich wyobrażeń 
bożków.

Jednak aktywność Jahwe nie ogranicza się tylko do błogosławień-
stwa. Na samym początku, uroczyście zostaje ogłoszone, że Pan o nas pa-
mięta. Słowo zākar „pamiętać” posiada szczególne znaczenie w Biblii he-
brajskiej. Jeśli opisuje pamięć Boga o człowieku, wskazuje na zatroskanie 
Boga o swój lud, szczególnie wtedy, gdy wymaga niechybnej pomocy. 
Pamiętanie Jahwe skłania go do interwencji dającej zbawienie ludziom 
(Rdz 8,1; 9,15; Wj 2,24). W przeciwieństwie do martwych bożków, Bóg 
nie pozostaje głuchy na wołanie i biedę człowieka.

W historii Narodu Wybranego nie brakowało tragicznych epizodów, 
odstępstw, wojen, niewoli, wygnań, co powodowało, że Izrael odczuwał 
pokusę, by mówić: Minęła nasza nadzieja (Ez 37,11; Lm 3,18). Jednak 
Bóg pozostaje niezmienną i jedyną nadzieją dla swojego ludu. Przeko-
nanie, że Bóg pamięta, nie zapomniał o swoim ludzie i że nawet gdy do-
puszcza karę, pozostaje nadal nadzieją Izraelitów, rozbrzmiewa w prze-
słaniu proroków (Jr 30-33). Niewierność ludu nie może być przeszkodą 
w posiadaniu nadziei, bo Bóg jest zawsze gotowy przebaczyć człowieko-



27Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

wi (Oz 11; Iz 54,4-10). Czasami Izraelici mają wrażenie, że ich nadzieja 
się opóźnia, ale na pewno jest niewątpliwa, gdyż Bóg jest wierny swoje-
mu przymierzu.

Wspomnienie o pamiętaniu przechodzi w błogosławieństwo, które 
bierze sobie za podmiot grupy ludzi wymienionych wcześniej w sekcji 
centralnej: ludu Izraela, kasty kapłańskiej oraz tych którzy będąc poga-
nami odkryli, że prawdziwym Bogiem jest Jahwe. Psalmista wskazuje na 
rozmnożenie jako przedmiot tego błogosławieństwa. Nawiązuje przez to 
do błogosławieństwa z Księgi Rodzaju (Rdz 1,28), które w swoim zamy-
śle zapowiada pełnię życia, dostatek, obfitość i troskę Stwórcy. On obda-
rza bowiem swoje stworzenie wszystkim, co jest konieczne do pełni życia 
i egzystencji. To błogosławieństwo mają otrzymać wszyscy bez wyjątku, 
o czym świadczy meryzm: zarówno małym jak i wielkim (w. 13). Dotyczy 
ono nie tylko aktualnie wierzących i ufających, ale rozciąga się na przy-
szłe pokolenia (w. 14).

Ostatnie błogosławieństwo, nie tylko przywołuje dar życiodajnej 
łaski, którą otrzymuje człowiek od Boga, ale dodatkowo ukazuje Boga 
jako Pana stworzenia; jako Stwórcę, nieba i ziemi, czyli całego istnieją-
cego świata. Podczas gdy twórcy wyobrażeń bożków ściągają na czcicieli 
śmierć, Jahwe jako Stwórca nieba i ziemi kreuje nieustannie przestrzeń 
życia. Wydaje się to podkreślać słowo ՙāśâh „czynić, robić”, które opisuje 
twórczą działalność Boga i jest zupełnie odmienne od tego zastosowanego 
w Księdze Rodzaju bārā՚ „stworzył”. Zatem nie chodzi tylko o pierwot-
ny akt stwórczy Boga, stworzenie nieba i ziemi, ale nieustanne działanie 
stwórcze Boga, przez które dba on o to, by ziemia i jej mieszkańcy mogli 
się rozwijać i rozmnażać, osiągając pełnię życia.

Sekcja 5: Chwała Jahwe (ww. 16-18)

Ostatni fragment odwołuje się do wersetu 3, który stwierdza: nasz 
Bóg jest w niebie. Psalmista niejako na nowo przywołuje tę informację, 
ukazując i przypominając, że miejscem przebywania Boga Jahwe jest nie-
bo. Tam ma swój tron i stamtąd rządzi wszystkim według swojej woli. 
Natomiast dopowiadając, autor podkreśla, że ziemia została powierzona 
człowiekowi, Izraelowi i innym narodom, aby mogli na niej żyć i czynić 
sobie ją poddaną (Rdz 1,28-29).



28 Zamieszkać w Słowie

W kolejnych wersetach psalmista dookreśla koncepcję pełni życia, 
która polega na chwaleniu i uwielbianiu Boga. Błogosławieństwo, które 
otrzymują stworzenia od Boga, spotyka się z odpowiadającym mu błogo-
sławieniem, uwielbieniem Go przez stworzenia. Chwała ta jest poświad-
czeniem Jego wielkiej mocy i potęgi, a zarazem świadectwem żywotności 
stworzeń.

Chwalenie Boga staje się najbardziej elementarną powinnością i świa-
dectwem tego człowieka, który cieszy się prawdziwym życiem. W prze-
ciwieństwie do umarłych, którzy znajdują się w sidłach śmierci, a co za 
tym idzie również trwają w milczeniu (Ps 94,17), nie mogą chwalić Boga 
jako Pana życia (Ps 6,6; 18; Iz 38,18-19; Syr 17,27). Psalmista nie ma na 
myśli tylko zmarłych, których dotknęła śmierć fizyczna, ale nawiązując 
do sekcji drugiej (ww. 4-8), wskazuje, że umarłymi są ci, którzy czczą 
wyobrażenia bożków i je tworzą. Natomiast czciciele prawdziwego i je-
dynego Boga Jahwe żyją pełnią życia, dzięki swej bliskiej relacji z Bo-
giem żywym. Chwalenie Boga jest wyrazem wdzięczności za życie dane 
im przez Boga, za błogosławieństwo, którym ich obdarza i za ratunek, 
z którym do nich przychodzi w niebezpieczeństwach.

Błogosławieństwo i uwielbianie Boga stają się znakiem i zapowie-
dzią nowej nadziei. Wielokrotnie prorocy zapowiadają pełną pomyślności 
przyszłość, gdzie będzie pokój, zbawienie, powrót do raju, przymierza 
i królestwa Bożego. Izrael w tej koncepcji nowej nadziei ma być przenik-
nięty błogosławieństwem Jahwe (Jr 31,14) oraz samą obecnością Pana 
(Oz 2,23; Iz 32,15; Jr 31).

Drugim, jakże czytelnym rysem tej nowej przyszłej nadziei, jest 
kult, który wreszcie jest w pełni doskonały (Ez 40-48; Za 14). Kult ten 
będzie się łączył z poznaniem i znajomością Boga (Iz 11,9; Hbr 2,14). 
Poznanie Boga, który pamięta o swoim ludzie, który mu błogosławi, 
troszczy się o Jego pomyślność i dostatek, który jest jego pomocą i tar-
czą, spowoduje prawdziwe uwielbienie, wychwalanie. Przez to praw-
dziwy kult Boga polegał będzie na kontemplacji wspaniałości Jahwe 
i będzie trwał na wieki.

Ważną cechą tego prawdziwego kultu jest to, że będzie on składany 
nie tylko przez Izrael, ale przez wszystkie narody, które przyjdą, by oddać 
chwałę prawdziwemu Bogu. Psalmista zapowiada pośrednio tę koncep-



29Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

cję, dzieląc tych, którzy pokładają w Nim nadzieję, na dom Izraela, dom 
Aarona i bojących się Pana, którzy błogosławią Jedynego Boga.

4.	 Przesłanie teologiczne

Zatem prawdziwą nadzieją człowieka według Psalmu 115 jest Bóg, 
który jest dla człowieka pomocą i tarczą. Choć dopuszcza On na ludzi do-
świadczenia, które wydają się odbierać nadzieję, czyli pewność, że Bóg 
ich kocha i troszczy się o nich, że w Jego rękach człowiek jest bezpieczny, 
Bóg niezmiennie pozostaje nadzieją człowieka wierzącego. W doświad-
czeniach daje człowiekowi nadzieję nową, powiększa i ożywia jego uf-
ność, nadzieję na pokój, przymierze, sprawiedliwość i królowanie Boże, 
dobrobyt; a przede wszystkim błogosławi człowiekowi, by uzyskał pełnię 
życia i mógł się cieszyć silną więzią ze swoim Stwórcą, który jest źródłem 
wszelkiej nadziei.

Psalmista jednak przestrzega przed fałszywymi nadziejami, które 
wiąże z bałwochwalstwem, idolatrią, pokładaniem pewności w ludzkiej 
sile i inteligencji oraz w ludzkich układach i przymierzach. Kto w tych 
rzeczach upatruje swojej nadziei, zmierza niechybnie ku śmierci i gnie-
wowi Bożemu.

Bibliografia

Allen L.C., Psalms 101–150, Word Biblical Commentary XXI, Dallas 2002.
Briggs C.A., Briggs E.G., A Critical and Exegetical Commentary on the Book of 

Psalms, International Critical Commentary, New York 1906–1907.
Hossfeld F.-L., Zenger E., Psalms 3: A Commentary on Psalms 101–150, Herme-

neia - A Critical and Historical Commentary on the Bible, Minneapolis 2011.
Słownik teologii biblijnej, X. Léon-Dufour (red.), Poznań1994.



Mariusz Saniewski

PIELGRZYMI NADZIEI POKŁADANEJ W CHRYSTUSIE 
WEDŁUG ŁK 24,13-35

Wstęp

W bulli Spes non confundit ogłaszającej Rok Święty papież Franci-
szek napisał: Wszyscy mają nadzieję. Nadzieja jest obecna w sercu każ-
dego człowieka jako pragnienie i oczekiwanie dobra, nawet jeśli nie wie, 
co przyniesie ze sobą jutro (SNC 1). Ta prosta definicja nadziei, ukazu-
je ją jako doświadczenie powszechne, właściwe każdemu człowiekowi, 
bez względu na przynależność etniczną czy religijną. Pomimo niepew-
ności jutra, nadzieja jest siłą, która umożliwia podjęcie trudu codziennej 
egzystencji. W dalszej części dokumentu papież stwierdza: Nieprzewidy-
walność przyszłości rodzi jednak niekiedy sprzeczne uczucia: od ufności 
do lęku, od pogody ducha do zniechęcenia, od pewności do zwątpienia 
(SNC 1). Nie negując faktu, iż nadzieja obecna w każdym człowieku, 
w zetknięciu z realiami codziennego życia, zwłaszcza nieprzewidywal-
nością jutra, poddawana jest próbie, papież Franciszek proponuje, by 
temu pragnieniu i oczekiwaniu dobra nadać bardzo konkretny i trwały 
kształt. Dlatego papież wskazuje na niego w słowach: Jezus, który umarł 
i zmartwychwstał, jest centrum naszej wiary. Św. Paweł, wyrażając tę 
treść w kilku słowach, używając tylko czterech czasowników przekazu-
je nam „rdzeń” naszej nadziei: „Przekazałem wam na początku to, co 
przejąłem: że Chrystus umarł – zgodnie z Pismem – za nasze grzechy, że 
został pogrzebany, że zmartwychwstał trzeciego dnia, zgodnie z Pismem; 
i że ukazał się Kefasowi, a potem Dwunastu” (1 Kor 15,3-5). Chrystus 
umarł, został pogrzebany, zmartwychwstał, ukazał się. Dla nas przeszedł 
przez dramat śmierci. Miłość Ojca wskrzesiła Go w mocy Ducha (…). 
Chrześcijańska nadzieja polega właśnie na tym: w obliczu śmierci, gdzie 
wszystko wydaje się kończyć, otrzymujemy pewność, że dzięki Chrystu-
sowi „życie zmienia się, ale się nie kończy” na zawsze. Nadzieja prze-



31Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

kazywana przez chrześcijaństwo to przede wszystkim prawda o Jezusie 
z Nazaretu, Synu Bożym, który stał się człowiekiem, z miłości do nas 
umarł na Krzyżu i dla nas zmartwychwstał. 

Przeżywamy Rok Święty i trwamy obecnie w okresie Wielkanocy. 
Jest to czas kiedy w sposób szczególny patrzymy na tajemnicę zmar-
twychwstania Jezusa. Dlaczego? Powód jest bardzo prosty: zmartwych-
wstanie Chrystusa to podstawa i warunek konieczny chrześcijańskiej wia-
ry, nadziei i miłości. Święty Paweł w 1 Liście do Koryntian przedstawił 
to w sposób jednoznaczny: Jeśli nie ma zmartwychwstania, to i Chrystus 
nie zmartwychwstał. A jeśli Chrystus nie zmartwychwstał, daremne jest 
nasze nauczanie, próżna jest także wasza wiara. Okazuje się bowiem, że-
śmy byli fałszywymi świadkami Boga, skoro umarli nie zmartwychwsta-
ną, przeciwko Bogu świadczyliśmy, że z martwych wskrzesił Chrystusa. 
Skoro umarli nie zmartwychwstaną, to i Chrystus nie zmartwychwstał. 
A jeżeli Chrystus nie zmartwychwstał, daremna jest wasza wiara i aż do-
tąd pozostajecie w swoich grzechach. Tak więc i ci, co pomarli w Chry-
stusie, poszli na zatracenie. Jeżeli tylko w tym życiu w Chrystusie nadzie-
ję pokładamy, jesteśmy bardziej od wszystkich ludzi godni politowania  
(1 Kor 15,13-19).

Świadectwo pierwotnego Kościoła o zmartwychwstaniu Jezusa i chry-
stofaniach, które możemy odnaleźć w tekstach Nowego Testamentu, jest 
fundamentem wiary pierwszych wspólnot chrześcijańskich; stanowi isto-
tę głoszonego przez te wspólnoty kerygmatu, jest uzasadnieniem nadziei 
na zbawienie w Chrystusie i siłą, by słowa Jezusa, które On wypowiedział 
o sobie samym: Ja jestem Drogą, Prawdą i Życiem, uczynić drogą życia 
rodzącego się Kościoła.

Biblijna droga do Emaus

Perykopa o uczniach idących do Emaus jest opisem jednej z wiel-
kanocnych chrystofanii, w którym możemy zobaczyć obecność Jezusa 
Zmartwychwstałego wśród uczniów. Od strony historycznej to wydarze-
nie jest dla nas niedostępne. Od strony geograficznej do dziś egzegeci nie 
są w stanie jednoznacznie określić, gdzie dokładnie mogło się znajdować 
biblijne Emaus. Natomiast od strony duchowej, z racji, że żywe i skutecz-
ne jest słowo Boże, jeżeli wejdziemy w tę perykopę z wiarą w zmartwych-



32 Zamieszkać w Słowie

wstanie Jezusa, jesteśmy w stanie doświadczyć tego samego co ci dwaj 
uczniowie. Co zatem wydarzyło się w czasie tej drogi?

Niewiele wiemy o tych dwóch uczniach. Jednego znamy z imienia, 
był to Kleofas, drugi natomiast pozostaje bezimienny. To, co wiemy, to 
na pewno fakt, iż byli uczniami Jezusa. Poszli za Nim, słuchali Jego słów, 
widzieli cuda, które czynił, złożyli w Nim swoją nadzieję, że On jest Me-
sjaszem. W Jerozolimie, widząc Jego Mękę i Krzyż, zwątpili. Dlaczego 
szli do Emaus? Może uciekali, a może po prostu postanowili wrócić do 
swego miejsca zamieszkania.

Całą drogę, jaką przebyli uczniowie idący do Emaus, można podzie-
lić na sześć etapów.

	• Pierwszy etap to wyjście z Jerozolimy: zwątpienie, utrata nadziei 
i porzucenie dotychczasowego zaangażowania w misję Jezusa.

Dla uczniów Jezusa Jerozolima jest miejscem świętym. Jest centrum 
życia religijnego. To w Jerozolimie znajdowała się świątynia, w której od-
dawali cześć Bogu. Jerozolima to miejsce obecności Boga, który wybrał 
ich naród, by wejść z Nim w przymierze wiernej miłości. Jednak Jerozo-
lima to również miejsce, gdzie uczniowie zwątpili widząc Mękę i Krzyż. 
To w Jerozolimie nadzieja, którą złożyli w Jezusie, widząc w Nim zapo-
wiadanego przez proroków Mesjasza, rozpadła się, a oni sami rozproszy-
li się. Utraciwszy nadzieję, opuszczają Jerozolimę. Jerozolima staje się 
w ten sposób symbolem ich aktualnej sytuacji życiowej: w Jerozolimie 
patrząc na Krzyż Jezusa zwątpili, stracili nadzieję i opuścili Tego, za któ-
rym poszli. Opuszczają więc również Jerozolimę, która stała się dla nich 
miejscem utraty nadziei.

	• Drugi etap to droga do Emaus: spotkanie z Jezusem, słuchanie 
i ponowne odkrywanie Jego Słowa.

Po wyjściu z Jerozolimy uczniowie spotykają Wędrowca, który idzie 
w tym samym kierunku co oni. Mimo, iż fizycznie widzą, nie są w sta-
nie rozpoznać w Nim Jezusa zmartwychwstałego. Widzą fizycznie, lecz 
duchowo są ślepi. Nieznajomy zadaje im jedno proste pytanie: Cóż to za 
rozmowy prowadzicie w drodze? Jezus pyta ich o prostą i banalną rzecz: 
o czym rozmawiają? Tym pytaniem wchodzi w kontakt ze swoimi ucznia-
mi, wchodzi w ich aktualne doświadczenie życiowe; jest zainteresowany 
tym, czego oni obecnie doświadczają.



33Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

Pytanie Jezusa wydobywa z nich trzy rzeczy: smutek, rozczarowanie 
i niezrozumienie. Złożyli w Jezusie nadzieję, poszli za Nim, słuchali Jego 
słów i widzieli Jego cuda, a teraz z tego doświadczenia, po Jego śmierci, 
pozostały jedynie te trzy rzeczy: smutek, rozczarowanie i niezrozumienie. 
W odpowiedzi Jezus udziela prostej i jasnej diagnozy głównej przyczyny 
tego stanu, w jakim znajdują się ci dwaj uczniowie: brak im wiary w sło-
wo proroków, którzy zapowiadali cierpienie Mesjasza i Jego zmartwych-
wstanie oraz zrozumienia kim ten zapowiadany Mesjasz ma rzeczywiście 
być. Kolejnym krokiem, jaki Jezus czyni wobec nich jest przeprowadze-
nie ich przez to wszystko, co zostało o Nim napisane w Prawie Mojżesza 
i przez Proroków. Otwiera im Pisma, które bez Niego pozostają dla nich 
zamknięte i niejasne. Rozpoczyna się proces ponownego poznawania 
Jezusa, Jego tożsamości i misji, ale z perspektywy Zmartwychwstałego. 
Słowo mówi o sobie, odpowiada na pytanie kim jest i jaka jest rzeczywi-
ście Jego misja.

	• Trzeci etap to spotkanie w Emaus: otwarcie oczu na obecność Je-
zusa zmartwychwstałego.

Kolejnym etapem drogi jest dotarcie do Emaus. Jezus, który towa-
rzyszy swoim uczniom, po tym jak otworzył ich serca na słuchanie Jego 
słowa w czasie drogi, po dotarciu do celu podróży, sprawia wrażenie ko-
goś, kto nie chce zatrzymać się w miejscu, do którego dotarli, ale chce ru-
szyć dalej. Uczniowie, których serca zostały już przez Słowo poruszone, 
ale nadal są wewnętrznie ślepi, nalegają, by ich Towarzysz został z nimi. 
Słowo usłyszane, by mogło kontynuować proces oczyszczania spojrzenia 
i otwierać oczy na głębsze widzenie prawdy, potrzebuje być zatrzymane. 
To zatrzymanie Słowa, tak jak zatrzymali Jezusa w Emaus Jego ucznio-
wie, jest wejściem w postawę zaufania Słowu i zgodę na to, by z tym 
Słowem wejść w bliski kontakt. Uczniowie, którzy nie pozwolili Jezuso-
wi odejść, ale usiedli wraz z Nim do stołu, w chwili łamania chleba, do-
świadczyli otwarcia oczu: zobaczyli, że Jezus ukrzyżowany zmartwych-
wstał i jest wraz z nimi w drodze. Idzie obok nich. Nie jest daleki, lecz 
bliski i zainteresowany ich losem.

	• Czwarty etap to droga z Emaus do Jerozolimy: podjęcie na nowo 
zaangażowania w misję Jezusa.



34 Zamieszkać w Słowie

Oczy się otworzyły: ujrzeli Jezusa, zrozumieli, że On zmartwychwstał 
i żyje. W tym samym momencie On znika. Dlaczego nie został z nimi 
w widzialnej postaci dłużej? Zniknięcie Jezusa nie jest końcem chrysto-
fanii, lecz rozpoczyna jej drugą, równie ważną część. Zniknięcie Jezusa 
stwarza pustą przestrzeń, którą uczniowie mogą wypełnić. Muszą teraz 
sami odpowiedzieć na pytanie: czy to był rzeczywiście On, czy może tyl-
ko im się zdawało? Stają przed koniecznością dokonania wyboru: Jezus 
umarł i jest w grobie czy zmartwychwstał i żyje? Decyzją, którą podję-
li był powrót do Jerozolimy. Wyszli z Jerozolimy w dzień, wewnętrznie 
ślepi. Wracają w nocy jako ci, którzy widzą, bowiem Jezus otworzył im 
oczy. Otwarcie oczu to dar nowego spojrzenia: widzenia w Nim Drogi, 
Prawdy i Życia. Co dokonuje się w drodze powrotnej?

Uczniowie rozmawiają o tym wszystkim, czego doświadczyli. To nowe 
spojrzenie, które otrzymali, staje się częścią ich samych. Rozmawiają, to 
znaczy żyją tym nowym spojrzeniem i pozwalają, by ono ich prowadziło. 
Wyszli z Jerozolimy smutni, rozczarowani i nie rozumiejący tego, co się 
wydarzyło. Wracają z rodzącą się na nowo nadzieją. Nie jest to jednak ta 
sama nadzieja, która sprawiła, że towarzyszyli Jezusowi w czasie Jego pu-
blicznej działalności: nadzieja na przyjście Mesjasza politycznego. Jest to 
nadzieja, która zrodziła się ze spotkania z Jezusem zmartwychwstałym i ze 
słuchania tego, co On sam ma do powiedzenia o sobie jako Mesjaszu; jest 
to nadzieja, która rodzi się z daru otwarcia oczu, które On sam otworzył 
i ponownego zaangażowania w pójście za Nim.

	• Piąty etap to powrót do wspólnoty uczniów i Apostołów: powrót 
do wspólnoty Kościoła, w której otrzymują potwierdzenie prawdy 
o zmartwychwstaniu Jezusa.

Jerozolima, którą opuścili, staje się miejscem powrotu. Odeszli od 
centrum: od miejsca obecności Boga, a dzięki spotkaniu z Jezusem zmar-
twychwstałym wracają do Wieczernika, do wspólnoty uczniów i Aposto-
łów. Rozproszeni uczniowie ponownie zostają zgromadzeni przez Słowo 
Wcielone, które Zmartwychwstało. We wspólnocie, do której powrócili, 
otrzymali potwierdzenie, że Pan rzeczywiście zmartwychwstał i ukazał 
się Szymonowi. Ich indywidualne doświadczenie obecności Jezusa zmar-
twychwstałego otrzymuje umocnienie w doświadczeniu Apostołów i staje 
się częścią świadectwa całego pierwotnego Kościoła.



35Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

	• Szósty etap to droga ku Nowemu Jeruzalem od momentu Zesłania 
Ducha Świętego: Nowe Jeruzalem jako rzeczywistość dotarcia do 
Ojca.

Droga do Emaus nie zakończyła się w Emaus. Nie zakończyła się 
również w Jerozolimie, do której Kleofas i jego towarzysz powrócili. Nie 
znamy dalszych losów tych dwóch uczniów. Znamy jednak dalsze losy 
pierwotnego Kościoła. Ziemska Jerozolima stała się centrum, z którego 
Apostołowie i pozostali uczniowie Jezusa, po Zesłaniu Ducha Świętego 
ruszyli z Ewangelią, jako pielgrzymi nadziei, na cały, znany ówcześnie 
świat. Ostateczny cel drogi do Emaus ukazuje Apokalipsa: Nowe Jeruza-
lem, żyjące rzeczywistością nowego nieba i nowej ziemi. To Nowe Jeru-
zalem stanowi spełnienie tej nadziei, którą Jezus na nowo obudził w ser-
cach dwóch uczniów zmierzających do Emaus. Nowe Jeruzalem, czyli 
dotarcie do Ojca i wspólnoty zbawionych, którzy przyjęli Słowo Ojca, 
Jego Syna, i którzy pozwolili, by to Słowo stało się ich Drogą, Prawdą 
i Życiem.

Czym tak naprawdę jest droga, którą przeszli uczniowie z Emaus? 
Jest to droga odkrycia nadziei, o której papież Benedykt w Spe salvi napi-
sał: Poznać Boga – prawdziwego Boga – oznacza otrzymać nadzieję (SS 
3). Taka nadzieja, dalej pisze papież, pochodzi z rzeczywistego spotka-
nia z Bogiem (SS 3). To spotkanie, kontynuuje dalej, to spotkanie z tym 
Bogiem, który w Chrystusie objawił nam swoje oblicze i otworzył swe 
serce; jest ono, podkreśla papież, dla nas nie tylko «informujące», ale 
także «sprawcze», czyli może tak przemieniać nasze życie, abyśmy czuli 
się odkupieni przez nadzieję. Spotkanie z Bogiem, poznawanie Go i do-
świadczenie Jego miłości, to według papieża Benedykta nadzieja przez 
duże N: kto nie zna Boga, chociaż miałby wielorakie nadzieje, w gruncie 
rzeczy nie ma nadziei, wielkiej nadziei, która podtrzymuje całe życie (…). 
Prawdziwą, wielką nadzieją człowieka, która przetrwa wszelkie zawody, 
może być tylko Bóg – Bóg, który nas umiłował i wciąż nas miłuje «aż do 
końca», do ostatecznego «wykonało się!» (SS 27).

W świetle tych słów, droga, którą przeszli uczniowie z Emaus, to dro-
ga odzyskania nadziei: począwszy od spotkania z Jezusem zmartwych-
wstałym; poprzez słuchanie Jego słowa, poznawanie Go w usłyszanym 
słowie; zatrzymanie tego usłyszanego słowa; doświadczenie otwarcia 



36 Zamieszkać w Słowie

oczu tzn. zrozumienia, że Jezus jest Drogą, Prawdą i Życiem; otrzymanie 
nowego spojrzenia na to kim faktycznie jest Jezus i jaka jest Jego misja; 
aż po powrót do wspólnoty rodzącego się Kościoła, by dać świadectwo 
spotkania ze Zmartwychwstałym, a po Pięćdziesiątnicy, ruszyć w dalszą 
drogę: ku Nowemu Jeruzalem, ku Ojcu, od którego Jezus wyszedł i do 
Niego powrócił.

Wszystkie wymienione powyżej etapy drogi, jaką przeszli ci dwaj 
uczniowie, od wyjścia z Jerozolimy, po powrót do wspólnoty Aposto-
łów i uczniów, stanowią etapy przyjmowania daru paschalnej nadziei: 
prawdy o Jezusie Zmartwychwstałym, który jest Panem i Zbawicielem. 
W czasie drogi do Emaus Jezus nie tylko przywraca uczniom utraco-
ną nadzieję, ale przede wszystkim daje im nadzieję, która swoje źró-
dło ma w prawdzie o Nim: On jest Synem Bożym, Panem, który umarł 
i zmartwychwstał. Taką nadzieję papież Benedykt XVI nazwał nadzieją 
niezawodną (SS 1). Nadzieja, którą otrzymują, wykracza poza ich ziem-
skie kalkulacje; otwiera im nową perspektywę, ponieważ nie zamyka się 
w przestrzeni i doczesności, ale skierowana jest ku Ojcu, od którego Je-
zus wyszedł, i do którego przez Krzyż i Zmartwychwstanie powrócił. 
Nadzieja, którą otrzymują jako niezasłużony dar, jest również nadzieją 
dla innych, a ich zadaniem staje się od tej pory dać świadectwo o tym, 
czego doświadczyli w spotkaniu ze zmartwychwstałym Panem.

Zakończenie

Doświadczenie uczniów idących do Emaus uczy nas, że nadzieja ro-
dzi się w drodze, nie w stagnacji. Rodzi się z otwartości, ponownego za-
ufania i zaangażowania, otwartości na Jego obecność i na Jego Słowo; 
przyjęcia Go i trwania przy Nim oraz podjęcia na nowo zaangażowania 
w Jego misję. Nie jest więc tylko biernym przyjmowaniem, ale wyma-
ga aktywności wyruszenia w drogę oraz podjęcia podwójnego ryzyka: 
poszukiwania Chrystusa zmartwychwstałego w Słowie i łamaniu chleba 
oraz dania wraz z Kościołem stanowczej odpowiedzi: Pan rzeczywiście 
zmartwychwstał!

W postaci bezimiennego ucznia może się odnaleźć każdy chrześci-
janin. Wychodząc od swojej aktualnej sytuacji życiowej, a zwłaszcza od 
aktualnego stanu swojej wiary, każdy może przejść tę samą drogę, jaką 



37Część pierwsza. Biblia Księgą nadziei

przeszli wraz z Jezusem uczniowie z Emaus, by zobaczyć głębiej prawdę 
o osobie Jezusa i Jego misji, wejść na nowo w przyniesioną przez Niego 
nadzieję zbawienia oraz zaangażować się raz jeszcze w miłość do Niego 
i drugiego człowieka. 

Każdy z nas jest pielgrzymem nadziei, niezależnie od tego, jak długo 
jesteśmy już w drodze życia. Chrystus zmartwychwstały chce nas spo-
tkać na naszych osobistych szlakach – w wątpliwościach, w cierpieniach 
i w zwykłej codzienności. Chce nas prowadzić do rozpoznania Jego obec-
ności w naszym życiu oraz w życiu wspólnoty Kościoła. Nadzieja, którą 
przynosi, nie jest pustą obietnicą, ale pewnością, że śmierć nie ma ostat-
niego słowa, a pusty grób jest obietnicą nowego życia. Niech więc na-
sze codzienne decyzje, rozmowy i gesty staną się świadectwem tego, co 
usłyszeliśmy od uczniów idących do Emaus: Chrystus żyje i niesie nam 
nadzieję, której nikt i nic nie jest w stanie nam odebrać.





Część drugaCzęść druga

ZIEMIA ŚWIĘTA - PIĄTA EWANGELIA

Im bardziej dostrzegamy powszechność i wyjątkowość osoby 
Chrystusa, z tym większą wdzięcznością patrzymy na tę ziemię, 
na której Jezus się narodził, żył i oddał samego siebie za nas 
wszystkich. Kamienie, po których stąpał nasz Odkupiciel, są peł-
ne wspomnień i wciąż „głośno mówią” nam o Dobrej Nowinie. 
Dlatego też ojcowie synodalni przypomnieli trafne określenie 
Ziemi Świętej jako „piątej Ewangelii” (n. 89)

(Z adhortacji apostolskiej Verbum Domini Benedykta XVI)





Ks. Maciej Dżugan

ZIEMSKA OJCZYZNA JEZUSA (4)

Betlejem

Betlejem to miasto leżące w krainie Judei, na południe od Jerozolimy, 
liczące dzisiaj około 30 tysięcy mieszkańców, głównie z ludności arabskiej: 
muzułmanów i chrześcijan różnych obrządków. Prawdopodobnie gdyby 
nie mur bezpieczeństwa, którego budowa została zainicjowana w 2002 
roku, oddzielający ziemię zamieszkaną przez ludność żydowską od tery-
toriów okupowanych, miasto byłoby już dzisiaj częścią rozległej i wciąż 
rozbudowującej się Jerozolimy. Odległość bowiem od Jerozolimy do Betle-
jem to niecałe 10 km. W tekstach biblijnych pełna nazwa miejscowości to 
Betlejem Efrata, tzn. Owocująca. Nazwa ta nie tylko odnosi się do bardzo 
urodzajnego terenu, na którym uprawia się zboże, oliwki, figi, migdałowce 
oraz hoduje zwierzęta, zwłaszcza owce, ale dodatkowo wprowadza zdecy-
dowane rozróżnienie od Betlejem galilejskiego, znajdującego się na zachód 
od Nazaretu, które jest nazywane Betlejem Ha-Gelilit.

Betlejem położone jest na wzgórzach Judei 777 m n.p.m. Sama nazwa 
w języku hebrajskim oznacza: Dom chleba, w języku arabskim: Dom mię-
sa, co dodatkowo podkreśla wielkie bogactwo tej krainy. W dolinach wokół 
Betlejem uprawiano pszenicę i jęczmień (potwierdzeniem może być choć-
by historia opisana w Księdze Rut) oraz wypasano trzody, czym miesz-
kańcy tej miejscowości zajmują się aż po dzień dzisiejszy (pasterzem był 
Dawid; pasterzom objawił się anioł, ogłaszając nowinę o narodzeniu Me-
sjasza). Współcześni mieszkańcy Betlejem utrzymują się również z rzemio-
sła, szczególnie z wyrobu dewocjonaliów z drzewa oliwnego oraz z masy 
perłowej. Obróbka masy perłowej została rozpropagowana na tym terenie 
w XVI w. przez franciszkanów.

Biblia

Betlejem, to miejsce, które kojarzy się przede wszystkim z wydarze-
niem narodzin Jezusa Chrystusa. Warto jednak zaznaczyć, że ma równie 



42 Zamieszkać w Słowie

bogatą tradycję w Starym Testamencie. Już w okresie patriarchów znajdu-
jemy nawiązanie do tej miejscowości. Wzmianka ta odnosi się do śmierci 
Racheli, umiłowanej żony Jakuba, która została pochowana na drodze do 
Efrata, czyli Betlejem. Jakub ustawił stele na jej grobie, a kamień ten stoi 
na jej grobie aż po dzień dzisiejszy (Rdz 35,19-20). To właśnie do tego 
wydarzenia kilka wieków później odwołuje się prorok Jeremiasz. Pod-
czas najazdu Babilończyków w 586 roku, Nabuchodonozor po zdobyciu 
Jerozolimy zgromadził mieszańców w Rama, aby zabrać ich do niewoli. 
Prorok, opisując tragizm tego wydarzenia, posługuje się obrazem płaczą-
cej Racheli, która jakoby powstała z grobu po to, aby opłakiwać nieszczę-
sną dolę Izraelitów (Jr 31,15).

Betlejem jest również ściśle związane z historią opisaną w Księdze 
Rut. Tytułowa bohaterka, to z pochodzenia moabitka, która z troski i mi-
łości do teściowej Noemi, udaje się do obcego kraju. Na polach Betle-
jem rozgrywa się historia miłości Booza i Rut, którzy są przodkami króla 
Dawida (Rt 1,22-4,13). Betlejem zasłynęło również jako miejsce pocho-
dzenia króla Dawida. Szczególnie jest związane z historią namaszczenia 
Dawida na króla (1 Sm 16,4-13). W czasach królestwa Izraela Betlejem 
było ufortyfikowane murami i wieżami, dzięki temu odgrywało ważną 
rolę w obronie terytorium Judei (2 Sm 23,15).

Betlejem zostaje również wspomniane przez proroka Micheasza, któ-
ry zapowiada, że to właśnie w tym niewielkim miasteczku ma narodzić 
się Mesjasz (Mi 5,1n).

Dopiero narodzenie Jezusa w 7/6 r. p.n.e. rozsławiło tę niewielką miej-
scowość i przyciągnęło do tego miejsca licznych pielgrzymów. Wydarze-
nie to opisuje św. Łukasz w swojej Ewangelii, osadzając je w konkretnych 
ramach historycznych. Narodziny Jezusa wiążą się z przybyciem Józe-
fa wraz z Maryją do Betlejem, celem poddania się spisowi zarządzone-
mu przez cesarza Augusta. Ponieważ niewielkie miasteczko przeżywało 
w związku ze spisem oblężenie gośćmi, Jezus urodził się w pomieszcze-
niu dla zwierząt, a raczej grocie dla nich przewidzianej, gdyż nie znalazło 
się dla małżeństwa miejsca w gospodzie (Łk 2,6-7).

Z narodzeniem Jezusa w Betlejem związane są jeszcze dwa wyda-
rzenia. Pierwsze opisywane przez św. Łukasza, dotyczy hołdu pasterzy, 
którzy usłyszawszy od anioła dobrą nowinę o narodzeniu Mesjasza, przy-



43Część druga. Ziemia Święta – piąta ewangelia

szli, aby złożyć pokłon nowonarodzonemu Królowi (Łk 2,8-20). Drugie 
to pokłon Mędrców ze Wschodu, którzy wypatrzywszy nową gwiazdę, 
udali się do judzkiej krainy, aby oddać hołd nowonarodzonemu Królowi 
(Mt 2,1-12).

Ostatnim biblijnym wydarzeniem związanym z Betlejem jest rzeź 
chłopców w wieku do lat dwóch, która dokonana została na rozkaz Hero-
da. Herod, obawiając się chorobliwie utraty władzy, czując się zagrożony 
przez nowonarodzonego Króla żydowskiego, postanawia wytracić chłop-
ców, licząc na to, że w taki sposób pozbędzie się Jezusa (Mt 2,16-18).

Historia

Grota narodzenia względnie szybko stała się przedmiotem kultu 
pierwszych chrześcijan, którzy po zmartwychwstaniu i wniebowstąpie-
niu Jezusa szukali miejsc związanych z Mistrzem, nawiedzali je, a nawet 
gromadzili się w nich na modlitwach. Po drugim powstaniu żydowskim 
w 135 roku cesarz Hadrian wybudował na Świętej Grocie świątynię po-
gańską poświęconą Adonisowi. Chodziło o ukazanie wyższości kultu 
pogańskiego oraz sprofanowanie tego miejsca świętego dla chrześcijan 
i wymazanie go z ich pamięci. Plany pogańskiego cesarza zostały jednak 
zniweczone. Sanktuarium poświęcone Adonisowi doprowadziło bowiem 
do tego, że miejsce narodzenia Jezusa zostało dobrze oznaczone, a dzię-
ki przykryciu go ziemią zostało również dobrze zachowane. Dla kultu 
chrześcijańskiego zostało udostępnione dopiero po 325 roku, kiedy to 
chrześcijaństwo na mocy edyktu mediolańskiego stało się religią uznawa-
ną w cesarstwie rzymskim. W tym czasie biskup Jerozolimy św. Makary 
zwrócił się z prośbą do cesarza Konstantyna o wybudowanie sanktuarium 
na miejscu narodzenia Jezusa. Prace nad budową bazyliki koordynowała 
sama matka cesarza Konstantyna św. Helena.

Stosunkowo szybko Betlejem stało się jednym z żywych ośrodków 
życia monastycznego. Chrześcijanie przebywali tutaj, aby w cieniu 
miejsc uświęconych obecnością Jezusa Chrystusa prowadzić życie po-
święcone Bogu. Przy samej Grocie Narodzenia już od ok. 384 roku ży-
cie monastyczne prowadził św. Hieronim, który modlitwę, post i pracę 
fizyczną łączył z pracą intelektualną, poświęcając noce na studiowanie 
Biblii w języku hebrajskim i na tłumaczenie jej na język łaciński. Owo-



44 Zamieszkać w Słowie

cem tej pracy jest Wulgata – do dzisiaj uznawany za oficjalny przekład 
Kościoła katolickiego.

Mimo wielu burzliwych wydarzeń, które wielokrotnie na przestrzeni 
wieków niszczyły Palestynę, a przy tym zabytki Ziemi Świętej, Betlejem 
wyszło niemal bez szwanku prawie ze wszystkich najazdów, jakie przeto-
czyły się przez Ojczyznę Zbawiciela.

W czasie najazdu Persów w 614 roku, kiedy to spustoszono wiele 
miejsc świętych w Ziemi Świętej, nawet Bazylikę Bożego Grobu, Bazylika 
Narodzenia oraz całe miasto uchroniło się przed grabieżą. Podobnie było 
podczas najazdu muzułmańskiego w 638 roku dokonanym przez kalifa 
Omara, który zastosował w Betlejem politykę tolerancji wobec chrześcijan.

Szczególny rozwój miasto osiągnęło w czasie wypraw krzyżowych. 
Wprawdzie muzułmanie zdewastowali miasto, zanim je opuścili przed 
przybyciem krzyżowców w 1099 roku, ale zachowali nietkniętą bazylikę. 
Gdy miasto zostało zajęte przez krzyżowców stało się stolicą Królestwa 
Jerozolimskiego, przez co zostało szybko odbudowane. W noc Bożego 
Narodzenia w 1100 roku patriarcha Jerozolimy konsekrował pierwszego 
króla Królestwa Jerozolimskiego Baldwina. Okres krzyżowców był okre-
sem bardzo pomyślnym dla miasta, które rozwijało się i rozbudowywało, 
zyskując nowe budynki, klasztory, a nawet stolicę biskupią.

W 1187 roku Betlejem zostało odzyskane przez Saladyna. Okres, kie-
dy muzułmanie zarządzali Betlejem aż do 1600 roku, był bardzo niespo-
kojny. Na skutek walk Betlejem zostało zniszczone i zredukowane niemal 
do małego miasteczka. Zmieniająca się sytuacja geopolityczna doprowa-
dziła do tego, że Betlejem dostało się ostatecznie pod panowanie tureckie. 

Od XIX wieku populację Betlejem głownie stanowili chrześcijanie. 
Sytuacja miasta i mieszkających tam chrześcijan komplikuje się, gdy od-
radza się państwo Izrael. Kolejne konflikty izraelsko-palestyńskie powo-
dują, że Betlejem zostaje wyznaczone jako terytorium okupowane. Sytu-
acja ekonomiczna miasta pogarsza się zdecydowanie po wybudowaniu 
muru bezpieczeństwa w 2002 roku, który oddziela terytorium państwa 
Izrael od terytoriów okupowanych. Życie w Autonomii Palestyńskiej 
staje się trudne pod względem ekonomicznym, a także społecznym ze 
względu na to, że chrześcijanie znów stają się mniejszością w muzułmań-
skim społeczeństwie.



45Część druga. Ziemia Święta – piąta ewangelia

Zabytki

Betlejem jest miastem bogatym w zabytki, związane przede wszyst-
kim z historią dotyczącą narodzenia Jezusa Chrystusa. Najbardziej cen-
nym jest Bazylika Narodzenia Chrystusa, która jako jedyna z Bazylik Zie-
mi Świętej, zachowała się z okresu Konstantyna aż po dzień dzisiejszy.

Bazylika ta została wybudowana już 326 roku z nakazu Konstanty-
na pod czujnym okiem jego matki św. Heleny na miejscu, gdzie znajdo-
wała się Grota Narodzenia. Ta pięcionawowa bazylika wybudowana na 
planie kwadratu, z prezbiterium oktagonalnym została zmodyfikowana  
w 530 roku za panowania cesarza Justyniana. Rozbudowana przez Justy-
niana bazylika, z przedłużonymi nawami, z narteksem oraz z przebudo-
wanym prezbiterium, zachowała się w niemal nienaruszonym stanie aż po 
dzień dzisiejszy. 

Niezwykle ciekawa historia wiąże się z najazdem perskim w 614 roku, 
kiedy to hordy Chosroesa II najechały Palestynę pustosząc kraj i dotar-
ły aż do Betlejem. Persowie jednak zachowali bazylikę ze względu na 
wielką mozaikę na jej froncie, która przedstawiała pokłon Mędrców ze 
Wschodu. Właśnie takie przedstawienie Mędrców na sposób perski, przy-
czyniło się według tradycji do ocalenia bazyliki przed szkodliwym dzia-
łaniem najeźdźców. 

Podczas najazdu arabskiego w 638 roku również muzułmanie z wiel-
kim respektem odnosili się do monumentalnej budowli, uznając Maryję 
za matkę proroka, a Jezusa za jednego z proroków. Sam kalif Omar udał 
się na modlitwę do Bazyliki Narodzenia, co zdecydowanie pomogło w jej 
ocaleniu i zachowaniu od grabieży.

Szczególny rozkwit bazylika przeżywała w czasie wypraw krzyżo-
wych, zwłaszcza podczas istnienia Królestwa Jerozolimskiego w XII wie-
ku. Okres ten był niezwykle wyjątkowy w relacjach Wschodu i Zachodu. 
Pomimo schizmy w 1054 roku, wspólnota katolicka i prawosławna ra-
zem przystąpiły do odnowienia i upiększenia konstrukcji Konstantyna. 
Konkretnym tego świadectwem są pozostałe fragmenty mozaik zdobiące 
nawę główną.

Gdy w 1187 roku Królestwo łacińskie upadło, Saladyn oszczędził ba-
zylikę w czasie podboju i już w kilka lat po zdobyciu udostępnił do kultu, 
pobierając przy tym odpowiednie opłaty. W 1347 roku do Ziemi Świętej 



46 Zamieszkać w Słowie

przybyli franciszkanie, którzy stopniowo przejęli zarządzanie Bazyliką 
i Grotą Narodzenia. W XVI wieku pojawiły się napięcia między obrząd-
kiem prawosławnym a katolickim dotyczące własności i zarządzania ba-
zyliką. Dzięki dobrym kontaktom z władzami tureckimi, prawosławnym 
udaje się stopniowo przejąć zarządzanie nad znaczną częścią Bazyliki 
i nad Grotą, usuwając przy tym franciszkanów. Spory o własność świątyni 
między obrządkami ciągle narastały, dlatego by położyć kres kontrower-
sjom i walkom o Bazylikę i Grotę, władze tureckie wprowadziły w 1852 
roku prawo „Status quo”, które miało regulować własność poszczegól-
nych obrządków w obrębie bazyliki oraz zasady sprawowania w niej kul-
tu. Wprowadzone prawo tylko na krótki czas uspokoiło sytuację. Czaso-
wo wygasłe spory wybuchły na nowo; dlatego aby im zapobiec sułtan 
turecki musiał wprowadzić straż do Groty Narodzenia. Katolicy ostatecz-
nie pozbawieni praw do Bazyliki Narodzenia, zachowali tylko niewielką 
część Groty. Z tej racji w 1881 roku podjęli decyzję o budowie kościoła 
św. Katarzyny Aleksandryjskiej, który przylega do Bazyliki Narodzenia 
i aż do dnia dzisiejszego jest miejscem, gdzie sprawowany jest kult.

Dzisiejsza Bazylika Narodzenia zachowała w zdecydowanej więk-
szości formę bazyliki z VI wieku. Ściana frontowa bazyliki była wielo-
krotnie przebudowywana, a obecnie ma bardziej obronny wygląd. Kiedyś 
do bazyliki prowadziły potrójne drzwi. Ze względów bezpieczeństwa zo-
stały one jednak zabudowane, a pozostawione zostało tylko jedno wej-
ście centralne, któremu został nadany charakterystyczny kształt. Uważ-
nie wpatrując się, można dostrzec zarys wejścia z okresu bizantyjskiego, 
pomniejszone drzwi z ostrym łukiem z okresu krzyżowców i aktualne 
bardzo niewielkie centralne wejście o wysokości zaledwie 1,3 m i szero-
kości zaledwie 0,8 m, które nazwano Bramą Pokory. Wejście to zostało 
zbudowane w okresie tureckim, aby uniemożliwiać wjeżdżanie wojsk na 
koniach do wnętrza bazyliki. Zmusza ono każdego wchodzącego do świą-
tyni do oddania pokłonu temu świętemu miejscu. Na frontowej ścianie 
miała znajdować się już wcześniej wspomniana mozaika przedstawiająca 
pokłon Mędrców ze Wschodu, dzięki której świątynia miała zostać ocalo-
na w czasie najazdu perskiego w 614 roku.

Po przejściu przez wąski i pozbawiony ozdób narteks wchodzi się do 
właściwej świątyni. Współczesna bazylika ma formę prostokąta o dłu-



47Część druga. Ziemia Święta – piąta ewangelia

gości 30 m i szerokości 26,5 m, taką formę otrzymała po przebudowie, 
której podjął się cesarz Justynian Wielki po 529 roku. Z jednej strony 
wnętrze bazyliki zachwyca wielkością, pięknymi kolumnami wyko-
nanymi z różowego kamienia mizzy i ozdobionymi korynckimi mar-
murowymi kapitelami, które dzielą jej wnętrze na pięć naw. Wnętrze 
nawy głównej rozświetlone jest przez światło dostające się z okien. Do 
niedawna bazylika była wręcz w opłakanym stanie. Przeciekający dach 
oraz brak podejmowanych prac remontowych, spowodowały znaczne 
zniszczenie ścian i malowideł bazyliki. W ostatnich latach podjęto jed-
nak wysiłek odnowy zarówno dachu, jak i mozaik, co zdecydowanie 
poprawiło jej wygląd. Ściany nawy głównej zostały w XII wieku ozdo-
bione pięknymi mozaikami, które do dnia dzisiejszego przetrwały we 
fragmentach. Ułożone były one w trzech rzędach, przez co tworzyły 
ciekawy przekaz ikonograficzny i teologiczny oraz były świadkiem za-
żyłych relacji pomiędzy Wschodem i Zachodem, nawet po schizmie 
w 1054 roku. W rzędzie górnym, pomiędzy oknami, znajdowało się  
24 postacie aniołów w powłóczystych szatach, idących w procesji w stro-
nę Groty Narodzenia. Mozaiki w środkowym rzędzie odwoływały się 
do historii Kościoła, ilustrując 7 pierwszych soborów powszechnych 
(Nicea 325 rok; Konstantynopol I 381 rok; Efez 431 rok; Chalcedon  
451 rok i Konstantynopol II 533 rok; Konstantynopol III 680 rok; Ni-
cea II 787 rok), 4 sobory prowincjonalne (Antiochia 268 rok; Ancyra  
314 rok; Sardyka 342 rok i Ganges IV wiek) oraz 2 synody w Kartaginie 
254 rok i Laodycei IV wiek. Ta ikonografia wyrażała wspólne korzenie 
i drogę oraz współpracę Kościoła Katolickiego i Prawosławnego już po 
rozłamie, który dokonał się w 1054 roku. W najniższym rzędzie umiesz-
czono przodków Jezusa zgodnie z genealogią przedstawioną w Ewange-
lii według świętego Łukasza (Łk 3,23-38) i według świętego Mateusza  
(Mt 1,1-17).

Cztery rzędy kolumn z różowego kamienia mizzy, nie tylko dzieli-
ły bazylikę na pięć naw, ale nadawały jej również splendoru przez to, 
że były bogato zdobione freskami przedstawiającymi postacie świętych. 
Wewnątrz nawy głównej poniżej obecnego poziomu bazyliki z czasów 
Justyniana znajdują się bardzo interesujące i cenne mozaiki podłogo-
we o motywach geometrycznych pochodzących z pierwotnej bazyliki  



48 Zamieszkać w Słowie

z IV wieku; a w prawej nawie bocznej znajduje się dobrze zachowana 
ośmioboczna kamienna chrzcielnica z VI wieku.

Na skutek interwencji Justyniana nie tylko zmienił się kształt świąty-
ni, która pierwotnie była doskonałym kwadratem (26,5 m), ale dodatko-
wo zmieniło się prezbiterium. Początkowo była to budowa oktagonalna. 
Oktagon to koło połączone z kwadratem. Koło jest symbolem nieskoń-
czoności – nieba, a kwadrat symbolem skończoności – ziemi. Zatem ok-
tagon miał uzmysławiać przybywającym pielgrzymom, że to jest miej-
sce, gdzie niebo łączy się z ziemią. Niektórzy twierdzą, że w posadzce 
tego ośmioboku, był tak zwany okulos, który pozwalał spojrzeć do groty. 
Cesarz Justynian przebudował prezbiterium, nadając mu zupełnie inny 
kształt. Przedłużył nawę główną, wieńcząc ją absydą i wprowadził nawę 
poprzeczną, tzw. transept, którą również zakończył absydami. Podłoga 
prezbiterium została podwyższona, pod nią zaś znajduje się Grota Naro-
dzenia. Zejście do Groty Narodzenia możliwe jest z prawej strony tran-
septu, schodami w dół pod posadzkę prezbiterium.

Grota Narodzenia to serce bazyliki w Betlejem. Portal wejściowy 
i wyjściowy do niej pochodzi jeszcze z czasów krzyżowców. Wnętrze 
groty ma dzisiaj formę prostokątnej krypty o wymiarach 12 m x 3,5 m. 
Pielgrzymi schodzący do Groty, po prawej stronie mogą zobaczyć wy-
kutą, niewielką absydę, w której znajduje się ołtarz Narodzenia, a pod 
nim słynna srebrna gwiazda upamiętniająca narodziny Chrystusa. Na-
pis na gwieździe głosi: Hic de Virgine Maria Jesus Christus natus est. 
1717 (Tu z Maryi Dziewicy narodził się Jezus Chrystus. 1717). Jest on 
świadectwem tego, że kiedyś Grota Narodzenia należała do katolików, co 
potwierdza łaciński napis, ale na skutek różnych przetasowań, ołtarz ten 
dostał się pod władzę Prawosławnych i tak jest po dzień dzisiejszy. Ka-
tolicy mają swoje miejsce modlitwy nieco dalej. W głębi groty znajduje 
się bowiem ołtarz katolicki, który upamiętnia złożenie dzieciątka Jezus 
w żłobie, a obraz nad ołtarzem przedstawia pokłon Mędrców ze Wscho-
du. To przy tym ołtarzu katolicy w stosownych godzinach, wyznaczonych 
przez nadal obowiązujące w bazylice prawo „Status quo”, mogą sprawo-
wać i uczestniczyć w Eucharystii. Podłoga groty jest pokryta marmuro-
wymi płytami, natomiast ściany zostały ozdobione tapetą ognioodporną, 
podarowaną przez prezydenta Francji w XIX wieku. Z Groty Narodzenia 



49Część druga. Ziemia Święta – piąta ewangelia

wychodzi się do lewej części transeptu bazyliki, który dzisiaj należy do 
Ormian, a z niego w łatwy sposób można dostać się do franciszkańskiego 
kościoła św. Katarzyny Aleksandryjskiej.

Kościół św. Katarzyny Aleksandryjskiej został wybudowany w 1882 
roku, kiedy to franciszkanie byli już pewni, że pozbawiono ich trwale wła-
sności w Bazylice Narodzenia. Wybudowano go na miejscu, gdzie wcze-
śniej stał klasztor św. Hieronima, a także w czasach krzyżowych klasztor 
kanoników św. Augustyna. Pozostałości tych zabudowań wykorzystano 
w budowie nowej świątyni. Główny ciężar jej budowy poniósł cesarz 
Austro-Węgier Franciszek Józef. Przed wejściem do kościoła znajduje 
się średniowieczny wirydarz, który architekt Antonio Barluzzi odnowił 
w 1949 roku. W jego centrum znajduje się rzeźba św. Hieronima. Trójna-
wowa świątynia została gruntownie przebudowana i odnowiona przed ju-
bileuszem 2000 roku. W prezbiterium za ołtarzem głównym widać piękny 
witraż przedstawiający Boże Narodzenie, ufundowany przez belgijskich 
katolików w 1926 roku. Zaraz przy wejściu po stronie prawej znajduje 
się płaskorzeźba z brązu, umieszczona tutaj w 2009 roku, przypomina-
jąca o narodzinach w Betlejem króla Dawida oraz ukazująca genealogię 
Jezusa Chrystusa, jako potomka Dawida. Płaskorzeźba ta została wyko-
nana przez polskiego artystę Czesława Dźwigaja i poświęcona przez pa-
pieża Benedykta XVI w czasie pielgrzymki do Ziemi Świętej. Nieco da-
lej w bocznym ołtarzu znajduje się alabastrowa rzeźba Dzieciątka Jezus, 
która w noc Bożego Narodzenia, w czasie Mszy Świętej o północy jest 
umieszczona przed ołtarzem, a następnie procesyjnie wniesiona do Groty 
Narodzenia i złożona w miejscu żłóbka. Obok ołtarza Dzieciątka Jezus 
znajdują się schody prowadzące w dół do grot pod Bazyliką Narodzenia 
Pańskiego. Groty przynależą również do franciszkanów, którzy urządzili 
w nich kaplice poświęcone upamiętnieniu wydarzeń związanych z tym 
miejscem: św. Józefowi, św. Młodziankom oraz św. Pauli i Eustochium 
(matka i córka) oraz św. Hieronima i św. Euzebiusza z Cremony, którzy 
prowadzili przy Świętej Grocie życie monastyczne i w obrębie tego miej-
sca zostali pochowani. Można również zobaczyć kaplicę zwaną celą św. 
Hieronima. Pomieszczenie to przypomina przede wszystkim o wielkim 
dziele tłumaczenia Wulgaty, którego św. Hieronim podjął się po przyby-
ciu do Ziemi Świętej.



50 Zamieszkać w Słowie

Na południe od Bazyliki Narodzenia znajduje się niewielkie sanktu-
arium, które zwane jest Grotą Mleczną. Tradycja z VI wieku podaje, że 
tutaj schroniła się Święta Rodzina przed żołnierzami Heroda. Natomiast 
ta z czasów krzyżowców przekazuje, że tutaj Maryja zatrzymała się, aby 
nakarmić małego Jezusa. Wówczas to kropla mleka z piersi Maryi mia-
ła upaść na skałę i uczynić ją zupełnie białą. Sanktuarium umieszczone 
jest w grocie, do której schodzi się po stopniach z poziomu ulicy. Ołtarz 
główny nawiązuje bezpośrednio do tradycji i przedstawia Maryję karmią-
cą Dziecię Jezus, natomiast płaskorzeźby ołtarzowe ukazują wydarzenia 
z życia Świętej Rodziny. Do groty została dobudowana jeszcze kaplica 
poświęcona wieczystej adoracji Najświętszego Sakramentu. W kapli-
cy tej umieszczono tabernakulum „Niebiańskiej Jerozolimy” autorstwa 
Mariusza i Kamila Drapikowskich. Kaplica ta jest zatem jednym z wie-
lu miejsc modlitwy o pokój na świecie. Do Groty Mlecznej przybywają 
chrześcijanie różnych obrządków, ale również muzułmanie, szczególnie 
matki, które spodziewają się potomstwa, aby prosić Maryje o pomoc 
i błogosławieństwo, ale również te, które nie mogą mieć dzieci, by prosić 
o uzdrowienie z niepłodności.

Idąc nieco dalej drogą, która prowadzi do Groty Mlecznej, można dojść 
do miejsca zwanego Domem Świętego Józefa. Tekst biblijny jasno wska-
zuje, że miejscem narodzin Jezusa było miejsce przeznaczone dla zwierząt. 
Nie znalazło się bowiem dla Niego miejsca w gospodzie (Łk 2,7). Jednak 
już św. Mateusz, relacjonując pokłon Mędrców ze Wschodu, wspomi-
na, że mędrcy weszli do domu, by oddać część Królowi żydowskiemu  
(Mt 2,11). Na bazie tej tradycji biblijnej powstał Dom Józefa, miejsce 
gdzie po owej pamiętnej nocy Narodzenia zamieszkała Święta Rodzina, 
kontynuując swój pobyt w Betlejem. Według tradycji Józef, mający za-
wód cieśli, szybko miał znaleźć dom do zamieszkania dla swojej Rodzi-
ny, w którym Mędrcy ze Wschodu mieli złożyć pokłon Dziecięciu.

Kolejnym miejscem, które nawiedzają pielgrzymi przybywający do 
Betlejem, jest oddalone zaledwie 3 kilometry od centrum miasta mia-
steczko Beit Sachur. Nazwa ta oznacza „Dom stróżów” lub „Dom dozor-
ców”. Kiedyś były to pola uprawne, czy tereny służące do wypasu owiec. 
Dzisiaj jest to teren zabudowany i praktycznie połączony z Betlejem. 
Tradycja chrześcijańska łączy to miejsce z historią opisaną w Ewangelii 



51Część druga. Ziemia Święta – piąta ewangelia

św. Łukasza, kiedy to aniołowie przybyli, by oznajmić pasterzom rado-
sną nowinę o narodzinach Mesjasza w Betlejem (Łk 2,8). Przywołując 
ten opis, już od IV wieku na polach Betlejem powstawały ośrodki mona-
styczne, by upamiętnić to wydarzenie. Do czasów dzisiejszych pozostały 
dwa sanktuaria. Jedno z nich należy do prawosławnych Greków, a dru-
gie do franciszkanów, które nazywane jest Polem Pasterzy. Franciszka-
nie przeprowadzili na tym terenie wykopaliska w 1859 roku oraz w la-
tach 1951-1952, które pozwoliły odkryć wiele pozostałości po dawnym 
klasztorze z czasów bizantyjskich, a nawet grotę używaną przez pasterzy 
w czasach rzymskich. Dziś na terenie sanktuarium Pola Pasterzy można 
zobaczyć wiele naturalnych grot skalnych, kiedyś zapewne wykorzysty-
wanych przez pasterzy, a dziś zamienionych na kaplice, w których można 
sprawować i celebrować Mszę świętą. Na niewielkim wzniesieniu został 
wybudowany w 1954 roku kościół nazwany „Gloria in excelsis Deo”. Bu-
dynek ten został zaprojektowany przez Antonio Barluzziego. Ma on for-
mę dziesięciokąta i nawiązuje do namiotu nomadów. W centrum świątyni 
został umieszczony ołtarz, otoczony 10 kolumnami, wspierającymi bęben 
kopuły z czaszą wypełnioną dziesiątkami małych okrągłych okienek, któ-
re mają przypominać gwieździste niebo. Wokół chór aniołów wyśpiewu-
jących hymn: Chwała na wysokości Bogu. Trzy absydy, które znajdują 
się wewnątrz świątyni, zostały wypełnione freskami nawiązującymi do 
tekstu biblijnego. Stanowią one swoisty tryptyk. Pierwszy fresk przed-
stawia zwiastowanie pasterzom radosnej nowiny o narodzeniu Mesjasza  
(Łk 2,8-14); drugi nawiązuje do pokłonu, który pasterze złożyli Zbawi-
cielowi w Grocie Narodzenia (Łk 2,15-19); a trzeci pokazuje radosny po-
wrót pasterzy do swych trzód (Łk 2,20).

Pomiędzy Betlejem a Jerozolimą niedaleko od muru bezpieczeństwa 
znajduje się Grób Racheli, jednej z żon Jakuba, która umarła w czasie 
narodzin najmłodszego syna Beniamina. Na tym grobie Jakub postawił 
pamiątkową stelę. W czasach krzyżowców postawiono na nim kwadrato-
wą konstrukcję złożoną z 4 filarów rozmieszczonych na planie kwadratu 
i połączoną łukami. Całość konstrukcji wieńczyła kopuła. W 1788 roku 
arkady zamurowano, przez co budowla przejęła formę mauzoleum mu-
zułmańskiego, do którego w 1841 roku dobudowano prostokątny przed-
sionek, tak by mogli się modlić tam zarówno żydzi jak i muzułmanie.  



52 Zamieszkać w Słowie

Od roku 2004 grób wraz z drogą do niego otoczono murem bezpieczeń-
stwa, przez co stał się niedostępny dla muzułmanów i zamienił się w na-
rodowe sanktuarium Izraela.

Przesłanie

Betlejem dobrze uświadamia nam prawdę o tym, że Pan Bóg wybiera 
to co małe i niepozorne, aby przeprowadzić swoje sprawy i swoje zamia-
ry. Pierwszym wydarzeniem, które tę prawdę ukazuje jest wybór Dawida 
i namaszczenie go na Króla nad Izraelem (1Sm 16,1-12). Bóg wybiera 
niepozornego Dawida na jakże zaszczytny urząd, aby przy jego pomocy 
i współpracy dokonywać wielkich dzieł w historii Narodu Wybranego. 
To w Betlejem padają jakże znamienne słowa: „nie tak bowiem człowiek 
widzi jak widzi Bóg, bo człowiek patrzy na to, co widoczne dla oczu, Pan 
natomiast patrzy na serce”. Słowa te uświadamiają nam, że Bóg w swoim 
wyborze nie kieruje się ludzkimi zaletami, nie szuka wielkich w oczach 
świata, ale często wybiera małych i pokornych, aby przy ich pomocy 
przeprowadzić swoje zbawcze plany.

Tę samą prawdę w odniesieniu do Betlejem przywołuje proroctwo 
Micheasza. Prorok określa je jako najmniejsze z plemion judzkich; a jed-
nak stało się miastem, które wydało na świat Mesjasza. Nieznane szeroko 
w Starym Testamencie, niepozorne, rozsławione zasłynęło dzięki naro-
dzinom Mesjasza Jezusa Chrystusa. Dzisiaj nazwa tego miasta znana jest 
niemal na całym świecie.

Jednak przede wszystkim Betlejem zaprasza, aby pochylić się nad ta-
jemnicą Wcielenia, nad wielką miłością Boga do człowieka. Ludziom XXI 
wieku, wychowanym w kulturze chrześcijańskiej, trudno z pewną nowo-
ścią spojrzeć na fakt, że Bóg stał się człowiekiem. Uznajemy to za coś nor-
malnego, bo przyzwyczailiśmy się do tej prawdy, która stała się dla nas tak 
oczywista i tak powszednia. Tym bardziej, trzeba nam znaleźć czas na roz-
ważanie prawdy, że Syn zrezygnował ze swojej Boskiej chwały i przyjął 
ludzką naturę, ludzkie ciało, a wraz z nim ludzkie ograniczenia i trudności, 
po to by pokazać jak Bóg jest bardzo bliski człowiekowi i jak wielka jest 
Jego miłość do ludzi. Dzięki temu, że przyjął ludzką postać, stał się dla nas 
widzialny, określony, bliski, stał się jednym z nas. Przez to, że przyjął ludz-
ką naturę, a więc jej ograniczenia, cierpienia, głód, wyczerpanie, rozumie 



53Część druga. Ziemia Święta – piąta ewangelia

nas; jest obecny w każdej naszej słabości, a w naszych doświadczeniach 
i w trudnościach nigdy nie jesteśmy zdani tylko na siebie. W końcu swoją 
miłość do nas potwierdził swoją męką i śmiercią. Odtąd w tej najbardziej 
dramatycznej chwili naszego życia nigdy nie jesteśmy osamotnieni.

Chrystus rodząc się z Maryi, jako małe dziecko, przychodzi do wszyst-
kich ludzi. Przybywa także do tych, którzy są pogardzani, wykluczani 
i odrzucani przez świat, nawet uznawani za największych grzeszników. 
Pierwszymi, którzy słyszą o narodzinach Mesjasza, nie są faryzeusze, do-
stojnicy żydowscy, czy król Herod, ale pasterze uznawani za nieczystych 
grzeszników, nie zachowujących przepisów Prawa, ze względu na swoje 
pasterskie zajęcia. Pasterze też pierwsi idą złożyć pokłon Zbawicielowi. 
Chrystus przychodzi do każdego i nikogo nie odrzuca. Przychodząc zaś 
w postaci bezbronnego Dziecięcia, wyzwala w ludziach spontaniczną mi-
łość, jaką człowiek z natury pragnie otoczyć małe dziecko i zaprasza nas 
do pogłębiania i umacniania prawdziwej wiary i miłości do Niego jako 
Jedynego Zbawiciela świata.

Bibliografia

Baldi D., W Ojczyźnie Jezusa. Przewodnik po Ziemi Świętej, Kraków 1982.
Bednarz M., Ziemia umiłowana przez Boga. Geografia Ziemi Świętej, Tarnów 2008.
Biel S., W miejscach świetych. Medytacje biblijne, Kraków 2011.
Dahller E., Miejsca biblijne, Warszawa 1999.
Gil J., Gil E., Ziemia Święta. Śladami naszej wiary, Kielce 2023.
Giudia Biblica e turistica della Terra Santa (a cura di) Acquistapace P., Milano 2000.
Iwaszkiewicz P. Starowieyski M. (red.), Do Ziemi Świętej. Najstarsze opisy piel-

grzymek do Ziemi Świętej (IV-VIII w.), Kraków 1996.
Kasdan B., Zwyczaje i obyczaje Żydów mesjańskich, Warszawa 2012.
Pietkiewicz R., Geografia i archeologia biblijna w zarysie, Wrocław 2011.
Rops D., Życie codzienne w Palestynie w czasach Chrystusa, Poznań 1965.
Rosik M., Stasiak S., Historia zbawienia w zarysie (Archeolog czyta Biblię), Wro-

cław 2011.
Rosik M., Ziemia Słowa. Biblijny przewodnik po Ziemi Świętej, Wrocław 2013.
Szczepanowicz B., Ziemia Święta. Geografia biblijna, Kraków 2014.
Szuro S., Snaczke G., Jerozolima. Miejsca Święte, t. II, Warszawa 2012.





Część trzeciaCzęść trzecia

PISMO ŚWIĘTE 
W DUSZPASTERSKIM RYTMIE

ROKU LITURGICZNEGO

Nie tylko homilia powinna karmić się słowem Bożym. Cała 
ewangelizacja opiera się na nim – przez słuchanie go, rozważanie, 
przeżywanie, celebrowanie i świadczenie o nim. Pismo Święte 
jest źródłem ewangelizacji. Dlatego trzeba stale formować się do 
słuchania Słowa. Kościół nie ewangelizuje, jeśli nie pozwala się 
ewangelizować. Jest rzeczą nieodzowną, aby słowo Boże stawało 
się coraz bardziej sercem wszelkiej działalności kościelnej. Słowo 
Boże słuchane i celebrowane, zwłaszcza w Eucharystii, karmi 
i umacnia wewnętrznie chrześcijan oraz czyni ich zdolnymi do 
prawdziwego świadectwa ewangelicznego w życiu codziennym 
(n. 174).

(Z adhortacji apostolskiej Franciszka Evangelii gaudium)





Ks. Tomasz Gierczak

PISMO ŚWIĘTE W OKRESIE ADWENTU 
I BOŻEGO NARODZENIA

Adwent jest okresem nabożnego i radosnego oczekiwania na przyj-
ście Pana na Boże Narodzenie. Jest to szczególny czas, w którym przy-
gotowujemy się bezpośrednio na przyjście naszego Zbawiciela. Liturgia 
Słowa w opisywanym okresie jest ułożona według konkretnego schematu. 
Ewangelie poszczególnych niedziel przygotowują do uroczystości Bożego 
Narodzenia. Pierwsza odnosi się do przyjścia Pana na końcu czasów (I nie-
dziela Adwentu), dwie następne koncentrują się na osobie Jana Chrzciciela 
(II i III niedziela Adwentu), a ostatnia dotyczy wydarzeń, które bezpo-
średnio przygotowują na przyjście Pana (IV niedziela Adwentu). Z kolei 
pozostałe czytania mszalne, są oparte na proroctwach ze Starego Testa-
mentu dotyczących Mesjasza i zapowiedzi mesjańskich (I czytania) oraz 
na pismach apostolskich zawierających napomnienia i hymny pochwalne 
zgodnie z cechami charakterystycznymi dla tego okresu (II czytania). 

Ze względu na diecezjalną praktykę adoracji w pierwsze niedziele 
miesiąca, dla podkreślenia obecności Pisma Świętego w Adwencie, pro-
ponujemy nabożeństwo słowa Bożego. Zaleca się, aby poniższe nabożeń-
stwo przeprowadzić w II niedzielę Adwentu. 

Nabożeństwo słowa Bożego w Adwencie

Pieśń na wejście: Oto Pan przybywa.
Znak krzyża i pozdrowienie, po którym kapłan zwraca się do wier-

nych:
K. Drodzy Bracia i Siostry, gromadzimy się na adwentowym nabo-

żeństwie słowa Bożego, aby otworzyć się na działanie przychodzącego do 
nas Jezusa Chrystusa. Adwent jest świętym czasem oczekiwania, w któ-
rym prostujemy drogi swojego życia. Otwórzmy nasze serca na działanie 
Ducha Świętego, abyśmy doświadczyli Jego darów podczas tego nabo-
żeństwa.



58 Zamieszkać w Słowie

K. Módlmy się.
Wszechmogący, wieczny Boże, będziemy wkrótce obchodzili święto 

Narodzenia Twojego Syna, dlatego Cię prosimy: niech nam, niegodnym 
sługom Twoim, okaże miłosierdzie Słowo, które przyjęło ciało w łonie 
Maryi Dziewicy i zamieszkało między nami. Które z Tobą żyje króluje 
w jedności Ducha Świętego, Bóg, przez wszystkie wieki wieków.

W. Amen

Komentarz przed liturgią Słowa
Pierwsze czytanie pochodzi z Księgi Rodzaju. Jest to pierwsze 

proroctwo w Piśmie Świętym, zapowiadające przyjście Mesjasza, któ-
ry odniesie zwycięstwo nad szatanem. Protoewangelia wskazuje na 
walkę między siłami dobra i zła oraz na ostateczne zwycięstwo, odnie-
sione i wypełnione w Jezusie Chrystusie. On jest Wcielonym Słowem, 
które stało się ciałem i zamieszkało między nami. Ewangelista Jan 
w swoim słynnym hymnie o Logosie, ukazuje w literacki sposób tę 
tajemnicę, w której Słowo stanowi rdzeń całej tej niezwykłej prawdy. 
Wysłuchajmy teraz słowa Bożego, które kieruje do nas Pan.

Następuje teraz słuchanie słowa Bożego.

Czytanie I
Czytanie z Księgi Rodzaju (Rdz 3,9-15)
Pan Bóg zawołał na mężczyznę i zapytał go: «Gdzie jesteś» On od-

powiedział: Usłyszałem Twój głos w ogrodzie, przestraszyłem się, bo 
jestem nagi, i ukryłem się». Rzekł Bóg: «Któż ci powiedział, że jesteś 
nagi? Czy może zjadłeś z drzewa, z którego ci zakazałem jeść?» Mężczy-
zna odpowiedział: «Niewiasta, którą postawiłeś przy mnie, dała mi owoc 
z tego drzewa i zjadłem». Wtedy Pan Bóg rzekł do niewiasty: «Dlaczego 
to uczyniłaś?» Niewiasta odpowiedziała: «Wąż mnie zwiódł i zjadłam». 
Wtedy Pan Bóg rzekł do węża: «Ponieważ to uczyniłeś, bądź przeklęty 
wśród wszystkich zwierząt domowych i polnych; na brzuchu będziesz się 
czołgał i proch będziesz jadł po wszystkie dni twego istnienia. Wprowa-
dzam nieprzyjaźń między ciebie i niewiastę, pomiędzy potomstwo twoje 
a potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz mu piętę».

Oto słowo Boże.



59Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

Psalm responsoryjny (Ps 89, 4-5. 16-17. 27 i 29)
Refren: Na wieki będę sławił łaski Pana.
«Zawarłem przymierze z moim wybrańcem, *  
przysiągłem mojemu słudze Dawidowi: 
Twoje potomstwo utrwalę na wieki †  
«Na wieki ugruntowana jest łaska», *  
i tron twój umocnię na wszystkie pokolenia».
Refren: Na wieki będę sławił łaski Pana.
Błogosławiony lud, który umie się cieszyć * 
i chodzi, Panie, w blasku Twojej obecności. 
Cieszą się zawsze Twym imieniem, *  
Twoja sprawiedliwość ich wywyższa.
Refren: Na wieki będę sławił łaski Pana.
On będzie wołał do Mnie: † 
„Ty jesteś moim Ojcem, * 
moim Bogiem, Opoką mego zbawienia”. 
Na wieki zachowam dla niego łaskę * 
i trwałe z nim będzie moje przymierze.
Refren: Na wieki będę sławił łaski Pana.

Śpiew przed Ewangelią
Aklamacja: Alleluja, alleluja, alleluja.
Zostanie zgładzona nieprawość ziemi i Zbawiciel świata będzie pano-

wał nad nami.

Ewangelia (J 1,1-11.14)
 Słowa Ewangelii według świętego Jana.

Na początku było Słowo, a Słowo było u Boga, i Bogiem było Słowo. 
Ono było na początku u Boga. Wszystko przez Nie się stało, a bez Niego 
nic się nie stało, co się stało. W Nim było życie, a życie było światłością 
ludzi, a światłość w ciemności świeci i ciemność jej nie ogarnęła. Pojawił 
się człowiek posłany przez Boga — Jan mu było na imię. Przyszedł on 
na świadectwo, aby zaświadczyć o światłości, by wszyscy uwierzyli przez 
niego. Nie był on światłością, lecz [posłanym], aby zaświadczyć o świa-



60 Zamieszkać w Słowie

tłości. Była światłość prawdziwa, która oświeca każdego człowieka, gdy 
na świat przychodzi. Na świecie było [Słowo], a świat stał się przez Nie, 
lecz świat Go nie poznał. Przyszło do swojej własności, a swoi Go nie 
przyjęli. A Słowo stało się ciałem i zamieszkało wśród nas. I oglądaliśmy 
Jego chwałę, chwałę, jaką Jednorodzony otrzymuje od Ojca, pełen łaski 
i prawdy.

Oto słowo Pańskie.

Homilia
Bracia i Siostry, dzisiejsze słowo Boże zaprasza nas do rozważenia ta-

jemnicy początku – początku stworzenia, początku zbawienia, a także po-
czątku ludzkiego upadku, który stał się początkiem Bożego planu ratunku 
dla świata. W Ewangelii według św. Jana słyszymy o Jezusie, który jest 
Słowem, obecnym na początku, kiedy wszystko powstawało. Natomiast 
w Księdze Rodzaju czytamy o upadku pierwszych ludzi i Bożej obietnicy, 
która stanie się rzeczywistością w osobie Jezusa Chrystusa. Dwa frag-
menty, które dziś słyszymy, mówią nam o tym samym – o Bożym planie 
stworzenia i zbawienia.

„Na początku było Słowo, a Słowo było u Boga, i Bogiem było Sło-
wo” (J 1,1). W tym wstępie do Ewangelii św. Jan wskazuje, że Jezus – 
Słowo – jest od zawsze, że jest pierwotnym źródłem wszystkiego. To On 
był obecny w momencie stworzenia, w chwili, gdy Bóg mówił: „Niech się 
stanie światłość!” (Rdz 1,3).

Zwróćmy uwagę, że Jan mówi, iż „wszystko przez Nie się stało”  
(J 1,3). Jezus, jako Słowo, nie tylko uczestniczył w stworzeniu, ale to On 
jest tą mocą, która daje życie wszystkiemu, co istnieje. Każde stworzenie 
na świecie ma swój początek w Jezusie, który jest odwiecznym Słowem 
Boga. To jest fundament naszej wiary, tajemnica, która przekracza nasze 
rozumienie, ale w której zaufanie prowadzi do zbawienia.

Zaraz po stworzeniu, po tym, jak Bóg obdarzył człowieka pełnią 
życia, w Księdze Rodzaju spotykamy się z tragiczną sceną – upadkiem 
człowieka. Adam i Ewa, złożywszy w ofierze posłuszeństwo Bogu, po-
stanowili pójść swoją własną drogą. I choć nie posłuchali Boga, On nie 
pozostawił ich w grzechu, lecz wprowadził plan zbawienia.

Po upadku pierwszych ludzi Bóg wchodzi w dialog z Adamem, Ewą 
oraz wężem. Na początku mówi do Adama: „Gdzie jesteś?” (Rdz 3,9). 



61Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

To pytanie Boga nie jest wyrazem nieznajomości, ale zaproszeniem do 
nawrócenia. Bóg, jako Stwórca, zna wszystko, ale chce, by człowiek sam 
zrozumiał swój błąd i stanął przed Nim w prawdzie.

Następnie Bóg zapowiada, że w tej historii nie wszystko zostanie 
zakończone tragedią. W wersecie 15 mówi: „Położę nieprzyjaźń mię-
dzy ciebie a niewiastą, pomiędzy potomstwo twoje, a potomstwo jej; 
ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz mu piętę” (Rdz 3,15). To jest 
pierwsza zapowiedź Mesjasza, który przyjdzie na świat, by pokonać zło 
i wyzwolić ludzkość. To zapowiedź Zbawiciela, który zrodzi się z Maryi, 
o czym mówi Jan w Ewangelii: „Słowo stało się ciałem i zamieszkało 
wśród nas” (J 1,14).

Jezus, Słowo Boże, przyszedł na świat, by zrealizować obietnicę daną 
w Księdze Rodzaju. On jest tym, który zwyciężył szatana, zło i grzech. 
Jego śmierć na krzyżu, Jego zmartwychwstanie, to wypełnienie zapowie-
dzi: On zgniecie głowę wężowi, a Jego rana na pięcie będzie znakiem 
Jego zwycięstwa.

Jezus, który stał się człowiekiem, wszedł w naszą rzeczywistość, aby 
wyprowadzić nas z niewoli grzechu i śmierci. „I ujrzeliśmy Jego chwa-
łę, chwałę jaką Jednorodzony otrzymuje od Ojca, pełen łaski i prawdy”  
(J 1,14). Jezus przynosi łaskę i prawdę, które przywracają nam pokój 
z Bogiem. Jego przyjście to moment, w którym Boży plan zbawienia sta-
je się rzeczywistością.

„Na świecie był, a świat Go nie poznał” (J 1,10). Tak jak w Księ-
dze Rodzaju, gdzie Bóg zapowiadał zbawienie, a człowiek, choć słyszał 
obietnicę, nie od razu ją przyjął, tak i dziś wielu ludzi nie rozpoznało 
w Jezusie Mesjasza, Zbawiciela. Jednak dla tych, którzy przyjmują Go 
w wierze, On daje moc stać się dziećmi Bożymi (J 1,12).

Jezus, jako Słowo, które stało się ciałem, przychodzi dziś także do 
nas, zapraszając do nowego początku. Jego życie, Jego śmierć i zmar-
twychwstanie są źródłem nowego stworzenia. Tak jak przez grzech czło-
wiek oddalił się od Boga, tak przez Jezusa, Słowo Boże, możemy ponow-
nie stać się bliscy Bogu i na nowo odkrywać sens naszego istnienia.

Drodzy Bracia i Siostry, słowo Boże, które słyszeliśmy dzisiaj, przy-
pomina nam o dwóch ważnych prawdach. Po pierwsze, Jezus Chrystus 
– Słowo, które było na początku, jest Zbawicielem, który przyszedł, aby 



62 Zamieszkać w Słowie

nas wybawić z grzechu i śmierci. Po drugie, to On, wypełniając zapo-
wiedź z Księgi Rodzaju, zgniótł głowę wężowi i przyniósł pokój, który 
jest darem łaski i prawdy. Niech to Słowo będzie dla nas światłem na 
drogach naszego życia, niech wprowadza nas w głębszą relację z Bogiem, 
w której odkrywamy naszą tożsamość jako dzieci Boże, powołane do ży-
cia w bliskości z Ojcem.

Amen.

Modlitwa wiernych
K. Przedstawmy Panu nasze pokorne prośby.
Módlmy się za Kościół święty. Niech Bóg obdarzy wszystkich wier-

nych żywą nadzieją i gotowością na spotkanie z Jezusem, który przycho-
dzi w naszej codzienności.

Módlmy się za papieża, biskupów i kapłanów, aby w okresie Adwentu 
w sposób szczególny mogli głosić Dobrą Nowinę i prowadzić wiernych 
ku świętom Bożego Narodzenia.

Módlmy się za rządzących państwami, aby podejmowane przez nich 
decyzje sprzyjały dobru wspólnemu i wprowadzały pokój w naszych ser-
cach oraz w świecie.

Módlmy się za wszystkich chorych, cierpiących i samotnych, aby do-
świadczyli bliskości Bożej i nadziei, która płynie z adwentowego oczeki-
wania na Zbawiciela.

Módlmy się za naszych bliskich zmarłych, aby doznali pełni radości 
i pokoju w królestwie niebieskim.

Módlmy się za naszą wspólnotę parafialną, abyśmy w tym świętym 
czasie oczekiwania, potrafili otworzyć nasze serca na Bożą łaskę.

K. Ojcze nasz…
K. Wszechmogący Boże, dziękując za udzielone nam łaski, prosimy 

Ciebie, wzbudź w nas pragnienie darów, których wkrótce nam udzielisz, 
i oczyść nasze serca, abyśmy mogli godnie obchodzić święta Narodzenia 
naszego Zbawiciela. Który żyje i króluje na wieki wieków.

W: Amen.
Odpowiednia pieśń i wystawienie Najświętszego Sakramentu. Ado-

racja w ciszy.
Błogosławieństwo Najświętszym Sakramentem.

Pieśń na zakończenie: Spuście nam za ziemskie niwy.



63Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

Pismo Święte w okresie Bożego Narodzenia

Czas Bożego Narodzenia jest najkrótszym, a zarazem najbogatszym 
w uroczystości okresem liturgicznym. Przeżywamy w nim oktawę, czas 
liturgiczny w którym żyjemy radością tajemnicy Wcielenia, gdy Słowo 
stało się Ciałem i zamieszkało między nami (J 1,14). Liturgia Słowa 
w tym okresie jest w sposób szczególny dostosowana do każdej tajem-
nicy dnia.

Jest to także czas wytężonej pracy duszpasterskiej w parafii. Jednym 
z jej przykładów jest realizowana wizyta duszpasterska. Cennym jej mo-
mentem powinna się stać propozycja liturgii Słowa poprowadzonej przez 
duszpasterza w konkretnej rodzinie. Jej celem jest katechizacja parafian 
poprzez zwiększenie wśród nich świadomości wiary przez lekturę słowa 
Bożego. 

Bezpośrednio po pozdrowieniu domowników, należy zaprosić zebra-
nych mieszkańców do wspólnej modlitwy w intencji rodziny bądź inten-
cji podanej przez rodzinę.

Modlitwa słowem Bożym w rodzinie

EWANGELIA (Łk 2, 1-7)
 Słowa Ewangelii według świętego Łukasza.

W owym czasie wyszło rozporządzenie cezara Augusta, żeby przepro-
wadzić spis ludności w całym świecie. Pierwszy ten spis odbył się wów-
czas, gdy wielkorządcą Syrii był Kwiryniusz. Wybierali się więc wszyscy, 
aby się dać zapisać, każdy do swego miasta. Udał się także Józef z Galilei, 
z miasta Nazaret, do Judei, do miasta Dawidowego, zwanego Betlejem, 
ponieważ pochodził z domu i rodu Dawida, żeby się dać zapisać z poślu-
bioną sobie Maryją, która była brzemienna. Kiedy tam przebywali, nad-
szedł dla Maryi czas rozwiązania. Porodziła swego pierworodnego Syna, 
owinęła Go w pieluszki i położyła w żłobie, gdyż nie było dla nich miejsca 
w gospodzie.

Oto słowo Pańskie.

Przywiduje się wygłoszenie krótkiego komentarza, którego kulmina-
cyjnym punktem powinno być radosne orędzie zbawcze. Wierni mogą 
usiąść. Celebrans zachowuje postawę stojącą.



64 Zamieszkać w Słowie

Przykładowy tekst:
Radujemy się tym, że Pan Bóg dał nam doczekać uroczystości Naro-

dzenia Pańskiego. Często podczas wigilii, podobnymi słowami składamy 
swoim najbliższym życzenia. Kochani, to wszystko jest otoczką wokół 
najważniejszego wydarzenia – narodzin naszego Pana Jezusa Chrystusa. 
Oczywiście, historycznie wydarzyło się to wiele lat temu, ale najważ-
niejszym jest to, że Jezus teraz żyje w naszych sercach, aby dawać nam 
nadzieję i potrzebne siły. Jezus w tajemnicy Wcielenia, a więc w swo-
im przyjściu na świat, dał wszystkim nadzieję na zbawienie, bo przecież 
przyszedł po to, aby zwyciężyć szatana i uzyskać dla nas możliwość 
wiecznej radości.

Przed chwilą, w tekście Ewangelii, usłyszeliśmy o narodzinach Pana 
Jezusa w Betlejem. Popatrzmy na Maryję. Tak jak ona złożyła w żłóbku 
swego Syna, tak chce żeby Jezus był w naszym domu. W tej gospodzie – 
w tym domu, w którym dzisiaj Jezus zagościł, jest wasza rodzina, są wa-
sze serca. Przyjęliście Jezusa podczas komunii świątecznej. Zjednoczeni 
z Nim cieszmy się tym świątecznym czasem. Zapragnijmy Go poznawać 
poprzez lekturę słowa Bożego.

Dziękujmy Bogu, że chce nam udzielić swojego błogosławieństwa. 
Niech nowonarodzone Dziecię Jezus, umocni w nas wiarę, nadzieję i mi-
łość, obdarzając nas zdrowiem i pokojem.

Po wygłoszonym słowie należy, poprosić gospodarza domu – ojca, 
lub dziadka – aby ten odczytał modlitwę wiernych. Celebrans odczytuje 
wprowadzenie do modlitwy, a intencje odczytuje wybrana osoba. Przy-
kładowa modlitwa wiernych:

K.	Prośmy naszego Boga i Pana, aby wysłuchał nasze prośby zano-
szone w gronie naszej rodziny:
1.	 Módlmy się za Kościół święty, aby wszyscy wierzący wzrastali 

w wierze, nadziei i miłości.
2.	 Módlmy się za rządzących, zwłaszcza w naszej ojczyźnie, aby kiero-

wali się zasadą dobra wobec wszystkich obywateli.
3.	 Módlmy się o nowe powołania kapłańskie, zakonne i misyjne z naszej 

parafii, aby powołani mieli odwagę pójścia za Jezusem Chrystusem.
4.	 Módlmy się za wszystkich zmarłych, szczególnie z naszej rodziny, 

aby dostąpili chwały zbawionych.



65Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

5.	 Módlmy się za nas samych oraz mieszkańców naszej parafii, abyśmy 
postępowali zgodnie z zasadami płynącymi z kart Pisma Świętego.
Do tych wezwań powinno się własnymi słowami dodać prośby bez-

pośrednio dotyczące konkretnych osób w domu, lub intencje rodziny za-
proponowane przez duszpasterza, czy przez zgromadzonych wiernych.

K.	Módlmy się.
Wszechmogący Boże, Ty znasz wszystkie nasze potrzeby, spraw 

prosimy, abyśmy uwierzyli, że tylko Ty jeden możesz w pełni zaspokoić 
nasze oczekiwania i rozwiązać nasze trudności. Przez Chrystusa, Pana 
naszego.

Śpiew kolędy
Następnie wizyta kolędowa przebiega jak zwykle.

Bibliografia

Ogólne Wprowadzenie do Mszału Rzymskiego, nr 175, 349.
Ogólne Wprowadzenie do Lekcjonarza Mszalnego, nr 52.
Agenda Liturgiczna, Opole 2023, s. 148.



Ks. Krzysztof Lęcznar

PISMO ŚWIĘTE W OKRESIE WIELKIEGO POSTU

Wielki Post jest okresem liturgicznym przeznaczonym na nawróce-
nie i pokutę, aby w nas mogła dokonać się pascha, czyli przemiana ży-
cia na lepsze. Zawsze pomocne w tym trudzie jest dla nas słowo Boże. 
Ono pomaga powstać z grzechów i porzucić grzeszne nałogi. Wspiera 
też praktykę cnót chrześcijańskich i pobożności, co prowadzi do wzrostu 
poziomu życia duchowego. Słowo Boże wzywa nas do ciągłego nawra-
cania się i wewnętrznej odnowy. Oto kilka propozycji do wykorzystania 
Biblii w Wielkim Poście, podczas wspólnotowego przygotowywania się 
do Triduum Paschalnego.

Nabożeństwo pokutne zaleca się przede wszystkim w okresie Wiel-
kiego Postu, zwłaszcza w kwartalne dni modlitw o ducha pokuty. Można 
je odprawiać także w innych okresach liturgicznych w ciągu roku. Czyta-
nie fragmentów Pisma Świętego jest dużą pomocą w przygotowaniu się 
do rachunku sumienia i wzbudzania w sobie żalu za grzechy.

Nabożeństwa pokutne w Tygodniu Modlitw o Trzeźwość Narodu są 
urządzane w Polsce od 1986 r. Termin tygodnia wypada zazwyczaj na 
początku Wielkiego Postu, ale może być uzależniony od warunków lokal-
nych. Pismo Święte zawsze było przewodnikiem na drodze do wolności 
i przynosi nadzieję tym, którzy o nią walczą. Warto wykorzystywać czy-
tania biblijne jako umocnienie dla walczących z nałogiem oraz ich rodzin.

Gorzkie żale odprawia się zwykle w niedziele Wielkiego Postu. Od-
prawiane są zazwyczaj po południu, najczęściej przed wystawionym Naj-
świętszym Sakramentem. Warto, żeby kazania pasyjne były oparte na tek-
stach biblijnych, aby miały wymiar katechetyczny i egzystencjalny. Kaza-
nie powinno być poprzedzone czytaniem fragmentu opisu Męki Pańskiej.

Nabożeństwo Drogi krzyżowej powstało w czasach starożytnych jako 
zwyczaj wiernych odbywających tę drogę w Jerozolimie i rozważających 
mękę Jezusa Chrystusa. Zwyczaj ten trwa do dzisiaj w naszych parafiach 
i wiąże się z możliwością uzyskania odpustu. Przeżywanie nabożeństwa 



67Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

będzie jeszcze bardziej owocne, jeżeli rozważania poszczególnych stacji 
będą ubogacone czytaniami o Męce Pańskiej.

Nabożeństwo ku czci Męki Pańskiej poleca się odprawić w ostatnich 
dwóch tygodniach Wielkiego Postu. Można je także odprawić podczas ad-
oracji przy Bożym Grobie. Może być przeprowadzone w oparciu o rozwa-
żanie siedmiu słów Chrystusa na krzyżu. Po odczytaniu kolejnych frag-
mentów Pisma Świętego o słowach Jezusa powinien nastąpić komentarz 
prowadzącego nabożeństwo oraz chwila milczenia na osobiste rozważanie.

Wielkopostne nabożeństwo słowa Bożego w parafialnym kościele 
ma przygotować do głębszego i owocnego przeżywania Wielkiego Postu 
i Triduum Paschalnego. Odpowiednio dobrane czytania i dostosowane do 
nich kazanie powinny wzbudzać w ludziach ducha nawrócenia i pragnie-
nie królestwa Bożego.

Rodzinna medytacja słowa Bożego ma ożywić wiarę w rodzinie 
i zwiększyć skuteczność jej przekazu młodemu pokoleniu. Może odbyć 
się w dowolnym dniu, np. w piątek. Rodzina zbierająca się na medytację 
gromadzi się przy stole, na którym umieszcza się Biblię i krzyż.

Wielkopostne nabożeństwo pokutne

Pieśń: Krzyżu Chrystusa, bądźże pochwalony.

Wszyscy czynią znak krzyża i celebrans pozdrawia zgromadzonych.
K. Łaska i pokój od Boga, naszego Ojca i od Jezusa Chrystusa, który 

nas miłuje i który przez swą Krew uwolnił nas od grzechów, niech będą 
zawsze z wami.

W. I z duchem twoim.

Celebrans wypowiada krótkie wprowadzenie i modlitwę wstępną

K. Wielki Post to czas przygotowania do świętowania paschalnego 
misterium Chrystusa przez pogłębioną refleksję nad słowem Bożym i gor-
liwszą modlitwę. Główną przeszkodą w pełnym przeżywaniu misterium 
paschalnego jest grzech. Kiedy chrześcijanin popełnia grzech, upada nie 
tylko jako jednostka, ale także jako członek ludu Bożego. Sprzeniewie-
rza się zadaniu spoczywającemu na tym ludzie. Grzech nie jest jedynie 
osobistym upadkiem, ale zawiera w sobie obrazę wspólnoty. Wezwani na 
nowo do nawrócenia, chcemy być świadomi naszej odpowiedzialności za 
siebie nawzajem.



68 Zamieszkać w Słowie

K.	Módlmy się.
Boże, spraw, abyśmy przez głęboki żal za nasze grzechy i szczerą 

pokutę zjednoczyli się z ukrzyżowanym Chrystusem i osiągnęli z całym 
ludem Bożym udział w Jego zmartwychwstaniu i chwale. Przez Chrystu-
sa, Pana naszego.

W. Amen.

Czytanie 1: Iz 53,1‒7.10‒12

Czytanie z Księgi proroka Izajasza:
Któż uwierzy temu, cośmy usłyszeli? Na kimże się ramię Pańskie obja-

wiło? On wyrósł przed nami jak młode drzewo i jakby korzeń z wyschnię-
tej ziemi. Nie miał On wdzięku ani też blasku, aby na Niego popatrzeć, 
ani wyglądu, by się nam podobał. Wzgardzony i odepchnięty przez ludzi, 
Mąż boleści, oswojony z cierpieniem, jak ktoś, przed kim się twarz zakry-
wa, wzgardzony tak, iż mieliśmy Go za nic. Lecz On się obarczył naszym 
cierpieniem, On dźwigał nasze boleści, a myśmy Go za skazańca uznali, 
chłostanego przez Boga i zdeptanego. Lecz On był przebity za nasze grze-
chy, zdruzgotany za nasze winy. Spadła Nań chłosta zbawienna dla nas, 
a w Jego ranach jest nasze zdrowie. Wszyscyśmy pobłądzili jak owce, 
każdy z nas się obrócił ku własnej drodze, a Pan zwalił na Niego winy nas 
wszystkich. Dręczono Go, lecz sam się dał gnębić, nawet nie otworzył ust 
swoich. Jak baranek na rzeź prowadzony, jak owca niema wobec strzygą-
cych ją, tak On nie otworzył ust swoich.

Spodobało się Panu zmiażdżyć Go cierpieniem. Jeśli On wyda swe ży-
cie na ofiarę za grzechy, ujrzy potomstwo, dni swe przedłuży, a wola Pańska 
spełni się przez Niego. Po udrękach swej duszy, ujrzy światło i nim się nasy-
ci. Zacny mój Sługa usprawiedliwi wielu, ich nieprawości On sam dźwigać 
będzie. Dlatego w nagrodę przydzielę Mu tłumy, i posiądzie możnych jako 
zdobycz, za to, że siebie na śmierć ofiarował i policzony został pomiędzy 
przestępców. A On poniósł grzechy wielu, i oręduje za przestępcami.

Oto słowo Boże.

W. Bogu niech będą dzięki.

Psalm: Ps 33 (32),4-5. 18-19. 20 i 22 (R.: por. 22)

Refren: Okaż swą łaskę ufającym Tobie.



69Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

Słowo Pana jest prawe, * 
a każde Jego dzieło godne zaufania. 
On miłuje prawo i sprawiedliwość, * 
ziemia jest pełna Jego łaski.
Refren.
Oczy Pana zwrócone na bogobojnych, * 
na tych, którzy oczekują Jego łaski, 
aby ocalił ich życie od śmierci * 
i żywił ich w czasie głodu.
Refren.
Dusza nasza oczekuje Pana, * 
On jest naszą pomocą i tarczą. 
Panie, niech nas ogarnie Twoja łaska, * 
według nadziei pokładanej w Tobie.
Refren.

Czytanie 2: 1 P 2,20‒25

Czytanie z Pierwszego Listu świętego Piotra apostoła:
Co to za chwała, jeżeli przetrzymacie chłostę jako grzesznicy? – Ale 

to się Bogu podoba, jeżeli dobrze czynicie, a przetrzymacie cierpienia. 
Do tego bowiem jesteście powołani. Chrystus przecież również cierpiał za 
was i zostawił wam wzór, abyście szli za Nim Jego śladami. On grzechu 
nie popełnił, a w Jego ustach nie było podstępu. On, gdy Mu złorzeczono, 
nie złorzeczył, gdy cierpiał, nie groził, ale oddawał się Temu, który sądzi 
sprawiedliwie. On sam, w swoim ciele poniósł nasze grzechy na drzewo, 
abyśmy przestali być uczestnikami grzechów, a żyli dla sprawiedliwości – 
Krwią Jego ran zostaliście uzdrowieni. Błądziliście bowiem jak owce, ale 
teraz nawróciliście się do Pasterza i Stróża dusz waszych.

Oto słowo Boże.

W. Bogu niech będą dzięki.

Śpiew przed Ewangelią: Flp 2, 8

Aklamacja: Chwała Tobie, Królu wieków.
Dla nas Chrystus stał się posłuszny aż do śmierci,
a była to śmierć na krzyżu.



70 Zamieszkać w Słowie

Aklamacja: Chwała Tobie, Królu wieków.

Ewangelia: Łk 23,33-43

 Słowa Ewangelii według św. Łukasza:
Gdy przyszli na miejsce, zwane «Czaszką», ukrzyżowali tam Jego 

i złoczyńców, jednego po prawej, drugiego po lewej Jego stronie. Lecz 
Jezus mówił: «Ojcze, przebacz im, bo nie wiedzą, co czynią». Potem roz-
dzielili między siebie Jego szaty, rzucając losy. 

A lud stał i patrzył. Lecz członkowie Wysokiej Rady drwiąco mówili: 
«Innych wybawiał, niechże teraz siebie wybawi, jeśli On jest Mesjaszem, 
Wybrańcem Bożym». Szydzili z Niego i żołnierze; podchodzili do Niego 
i podawali Mu ocet, mówiąc: «Jeśli Ty jesteś Królem żydowskim, wybaw 
sam siebie». Był także nad Nim napis w języku greckim, łacińskim i he-
brajskim: «To jest Król żydowski».

Jeden ze złoczyńców, których [tam] powieszono, urągał Mu: «Czy 
Ty nie jesteś Mesjaszem? Wybaw więc siebie i nas». Lecz drugi, karcąc 
go, rzekł: «Ty nawet Boga się nie boisz, chociaż tę samą karę ponosisz? 
My przecież – sprawiedliwie, odbieramy bowiem słuszną karę za nasze 
uczynki, ale On nic złego nie uczynił». I dodał: «Jezu, wspomnij na mnie, 
gdy przyjdziesz do swego królestwa». Jezus mu odpowiedział: «Zapraw-
dę, powiadam ci: Dziś ze Mną będziesz w raju».

Oto słowo Pańskie.

W. Chwała Tobie Chryste.

Homilia

Drodzy Bracia i Siostry!
Stajemy dziś przed tajemnicą krzyża, głębią Bożego miłosierdzia 

i zaproszeniem do odnowy naszego życia. Wielki Post jest szczególnym 
czasem refleksji, pokuty i nawrócenia, czasem, w którym stajemy przed 
Bogiem z pytaniem: „Panie, co mogę jeszcze w sobie przemienić, aby 
zbliżyć się do Ciebie?”. W świetle dzisiejszych czytań będziemy rozwa-
żać, jak Chrystus swoim cierpieniem otworzył nam drogę do nowego ży-
cia i dlaczego nabożeństwo pokutne jest kluczowe w tym okresie.

Prorok Izajasz w swojej wizji Mesjasza mówi o Słudze Cierpiącym: 
„Wzgardzony i odepchnięty przez ludzi, mąż boleści, oswojony z cierpie-
niem” (Iz 53,3). Chrystus, choć niewinny, wziął na siebie nasze grzechy, 



71Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

dźwigając ciężar, którego my sami nie moglibyśmy unieść. Wielki Post 
zaprasza nas do tego, byśmy spojrzeli na swoje życie w świetle Jego ofia-
ry. Nie chodzi jedynie o zewnętrzną żałobę czy wyrzeczenia, ale o głę-
bokie zrozumienie, że nasze grzechy mają konsekwencje. Jezus przyjął 
te konsekwencje, niosąc krzyż na Golgotę. Nabożeństwo pokutne wpro-
wadza nas w tę rzeczywistość. Uświadamia nam, że grzech oddala nas od 
Boga, ale Jego miłosierdzie zawsze czeka, aby nas przywrócić do pełni 
życia.

W drugim czytaniu św. Piotr przypomina: „On sam w swoim ciele 
poniósł nasze grzechy na drzewo, abyśmy przestali być uczestnikami 
grzechów, a żyli dla sprawiedliwości” (1 P 2,24). Krzyż, który był narzę-
dziem hańby i śmierci, stał się dla nas bramą do zbawienia. W Ewangelii 
św. Łukasza widzimy Chrystusa wiszącego na krzyżu, który nawet w tej 
chwili okazuje miłosierdzie: „Dziś ze Mną będziesz w raju” (Łk 23,43). 
Ten moment uczy nas, że Bóg nigdy nie rezygnuje z człowieka. Nawet na 
krzyżu Jezus walczy o nasze zbawienie. Podczas nabożeństwa pokutnego 
klękamy przed krzyżem i wyznajemy nasze winy. To nie jest akt lęku, ale 
wyraz zaufania. Stając w prawdzie o naszych grzechach, otwieramy się 
na Jego łaskę i przebaczenie.

Nabożeństwo pokutne nie jest jedynie zbiorem modlitw i obrzędów. 
Jest to czas, w którym człowiek otwiera swoje serce na uzdrawiające 
działanie Bożej miłości. To moment, w którym stajemy przed Bogiem, 
uznając nasze słabości i prosząc o odnowienie naszego życia. Podczas 
Wielkiego Postu nabożeństwo pokutne jest szczególnie ważne, ponie-
waż przygotowuje nas do Świąt Wielkanocnych. Aby zmartwychwstać 
z Chrystusem, musimy najpierw umrzeć dla grzechu. Pokuta jest drogą 
wyzwolenia i uzdrowienia, prowadzącą nas ku wolności dzieci Bożych.

Bracia i Siostry. Wielki Post jest czasem łaski, czasem, w którym 
możemy na nowo odkryć moc Bożej miłości i miłosierdzia. Patrząc na 
Chrystusa na krzyżu, widzimy cenę naszego zbawienia. Nie zmarnujmy 
tego daru. Włączmy się w nabożeństwo pokutne, otwórzmy serca na prze-
mieniającą łaskę Boga i pozwólmy, aby Jego miłość poprowadziła nas ku 
nowemu życiu. Niech czas Wielkiego Postu będzie dla nas wszystkich 
czasem duchowego wzrostu i nawrócenia.

Rachunek sumienia (po każdym zestawie pytań chwila ciszy)



72 Zamieszkać w Słowie

K.	Przynagleni słowem Bożym przyjrzyjmy się teraz naszemu życiu. 
Zapytajmy samych siebie w chwili ciszy:

1.	 Czy przystępuję do sakramentu pokuty ze szczerym pragnieniem 
oczyszczenia, nawrócenia, odnowienia życia i osiągnięcia głębszej 
przyjaźni z Bogiem, czy raczej uważam go za ciężar, który się jak 
najrzadziej winno podejmować?

2.	 Czy zwracam serce moje do Boga tak, abym przez wierne wypełnia-
nie przykazań miłował Go prawdziwie ponad wszystko jak syn ojca, 
czy raczej zabiegam o sprawy doczesne? Czy kieruję się czystą inten-
cją w moich czynach?

3.	 Czy miłuję prawdziwie mojego bliźniego? Czy nie nadużywam swo-
ich braci, wykorzystując ich do osobistych celów lub czyniąc im 
to, czego nie chciałbym doznawać od innych? Czy przez złe słowa 
i uczynki byłem dla nich zgorszeniem?

4.	 Czy przestrzegałem prawdy i wierności, czy może fałszywymi słowa-
mi, oszczerstwem, zniesławieniem, bezmyślnym sądem, naruszeniem 
sekretu, wyrządziłem zło innym?

5.	 Jaki jest podstawowy kierunek mojego życia? Czy ożywia mnie na-
dzieja życia wiecznego? Czy troszczyłem się o postęp w życiu ducho-
wym przez modlitwę, czytanie i rozważanie słowa Bożego, uczest-
nictwo w sakramentach świętych i umartwienie? Czy starałem się 
pokonywać wady, złe skłonności i namiętności, jakimi są: zazdrość, 
nieumiarkowanie w jedzeniu i piciu? Czy nadużywałem napojów al-
koholowych? Czy pod wpływem pychy i hardości nie wynosiłem się 
wobec Boga, a gardziłem innymi, uważając siebie za lepszego? Czy 
nie narzucałem innym swojej woli, lekceważąc ich wolności i prawa?

6.	 Czy znosiłem cierpliwie bóle i przeciwności życiowe? W jaki sposób 
praktykowałem umartwienie, aby iść śladami Chrystusa? Czy prze-
strzegałem przepisów dotyczących postu i wstrzemięźliwości?

Akt pokuty
W. Spowiadam się Bogu wszechmogącemu i wam, bracia i siostry, 

że bardzo zgrzeszyłem myślą, mową, uczynkiem, i zaniedbaniem: moja 
wina, moja wina, moja bardzo wielka wina. Przeto błagam Najświętszą 
Maryję, zawsze Dziewicę, wszystkich Aniołów i Świętych, i was, bracia 
i siostry, o modlitwę za mnie do Pana Boga naszego.



73Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

K. Niech się zmiłuje nad nami Bóg wszechmogący i odpuściwszy 
nam grzechy doprowadzi nas do życia wiecznego.

W. Amen.
W. Ojcze nasz

Błogosławieństwo
K. Pan z wami.
W. I z duchem Twoim.
K. Niech was błogosławi Bóg wszechmogący, * Ojciec i Syn, + i Duch 

Święty.
W. Amen.
K. Idźcie w pokoju Chrystusa.
W. Bogu niech będą dzięki.
Pieśń: Ludu mój, ludu

Bibliografia:

Agenda Liturgiczna, Opole 2023, s. 109-144.
Haręzga S., Rok liturgiczny w Kościele i w rodzinie, Przemyśl 2021, s. 31-42.
Haręzga S., U źródeł nadziei w Roku Świętym, Przemyśl 2024, s. 33-34, 39-41.
Obrzędy Pokuty, Katowice 1981, s. 198-205, 231-236.



Ks. Krzysztof Matusik

PISMO ŚWIĘTE W OKRESIE WIELKANOCNYM

Okres wielkanocny trwa od Wigilii Paschalnej do Niedzieli Zesłania 
Ducha Świętego. Jest to pięćdziesiąt dni, podczas których Kościół wspo-
mina zbawcze dzieło Chrystusa i raduje się z Jego zmartwychwstania. 
Jest to najważniejszy okres w ciągu roku liturgicznego. Rozpoczyna go 
Wigilia Paschalna, która jest niezwykle bogata w słowo Boże. Podobnie 
jest na zakończenie okresu – w wigilię Zesłania Ducha Świętego. Wów-
czas Kościół podaje wiernym rozbudowaną liturgię Słowa i pokazuje, iż 
w tym czasie Pan Bóg daje wiele tajemnic do rozważenia. Doniosłość 
prawdy o zmartwychwstaniu i wniosków z niego płynących dociera do 
wiernych szczególnie poprzez liturgię. Zadaniem duszpasterzy jest stałe 
podkreślanie paschalnego charakteru życia chrześcijan w oparciu o roz-
ważanie wybranych tekstów Nowego Testamentu.

Okres wielkanocny obfituje w słowo Boże w samej liturgii Mszy 
świętych. Poza liturgią możemy wziąć udział w celebracjach takich jak: 
droga światła, która jest wzorowana na nabożeństwie Drogi Krzyżowej, 
ale dotyczy tajemnic chwalebnych Chrystusa oraz ewangelicznych spo-
tkań z Nim po zmartwychwstaniu. W niektórych kościołach w niedzie-
le okresu wielkanocnego organizowane są procesje, które mają pokazać 
wiarę ludu Bożego i radość z nadziei życia wiecznego, a także być świa-
dectwem wiary w zmartwychwstanie.

W poniedziałek, wtorek i środę przed Niedzielą Wniebowstąpienia 
Pańskiego obchodzone są dni krzyżowe. Jest to forma modlitwy o urodza-
je i błogosławieństwo Boże w pracach, która przybiera postać procesji do 
przydrożnych lub polnych krzyży. Podczas tych procesji przy każdej sta-
cji czytany jest fragment Ewangelii. Kapłan może przeprowadzić krótkie 
rozważanie słów Pisma Świętego. Procesje są przed lub po Mszy świętej 
ze specjalnym formularzem i czytaniami.

W III Niedzielę Wielkanocną rozpoczyna się Tydzień Biblijny, który 
jest okazją do skupienia się nad słowem Bożym poprzez rekolekcje, spo-



75Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

tkania, wspólne czytanie Pisma Świętego. Materiały na Tydzień Biblijny 
są opracowywane przez Dzieło Biblijne i docierają do wszystkich parafii 
w Polsce.

W naszych parafiach często praktykowana jest nowenna przed Uro-
czystością Zesłania Ducha Świętego. Jej pierwowzorem jest biblijne 
trwanie Apostołów w Wieczerniku i oczekiwanie na spełnienie obietni-
cy posłania Ducha. Jest to okazja do zapoznania się z tekstami biblijny-
mi zapowiadającymi posłanie Ducha Świętego oraz poznania Jego wię-
zi z Eucharystią. Znane są również czuwania i adoracje przed ostatnim 
dniem niniejszego okresu. Przyjąć słowo Boże oznacza otworzyć się na 
dar Ducha – jedyne źródło życia. Także pieśni liturgiczne o zmartwych-
wstaniu Chrystusa są bogato zakotwiczone w Piśmie Świętym, przez co 
wierni przypominają sobie wydarzenia zbawcze oraz teologiczne przesła-
nie okresu wielkanocnego.

Propozycja czuwania przed Uroczystością Zesłania Ducha Świętego

Czuwanie jest skierowane do całej społeczności parafii i każdy może 
w nim uczestniczyć. Zawiera w sobie modlitwę, rozważanie słowa Boże-
go i adorację Najświętszego Sakramentu. Miejscem czuwania winien być 
kościół lub kaplica. Czuwanie odbywa się w sobotę wieczorem, przed 
Uroczystością Zesłania Ducha Świętego.

Kapłan ubrany w komżę lub albę oraz czerwoną stułę lub stułę i kapę 
wychodzi z zakrystii, przyklęka przed tabernakulum i idzie na miejsce 
przewodniczenia. Czuwanie rozpoczyna się znakiem krzyża.

K: W imię Ojca i Syna i Ducha Świętego.
W: Amen.
K: Pan z Wami.
W: I z duchem twoim.

Następnie kapłan lub wyznaczona osoba wprowadza w czuwanie 
tymi lub podobnymi słowami:

Drodzy Bracia i Siostry, Pan Jezus zmartwychwstał, czego pamiątkę 
obchodzimy od pięćdziesięciu dni. Wstąpił do nieba i siedzi po prawi-
cy Ojca. Dzisiaj gromadzimy się w wigilię Uroczystości Zesłania Ducha 
Świętego. Są z nami Maryja, Matka Kościoła oraz Apostołowie. Wspie-



76 Zamieszkać w Słowie

rają nas i wypraszają nam u Pana Boga potrzebne łaski. Wsłuchajmy się 
w słowa z Dziejów Apostolskich.

Lektor: Wtedy wrócili do Jerozolimy z góry, zwanej Oliwną, która 
leży blisko Jerozolimy, w odległości drogi szabatowej. Przybywszy tam 
weszli do sali na górze i przebywali w niej: Piotr i Jan, Jakub i Andrzej, 
Filip i Tomasz, Bartłomiej i Mateusz, Jakub, syn Alfeusza, i Szymon Gor-
liwy, i Juda, brat Jakuba. Wszyscy oni trwali jednomyślnie na modlitwie 
razem z niewiastami, Maryją, Matką Jezusa, i braćmi Jego (Dz 1,12-14).

My również zbieramy się, aby trwać jednomyślnie na modlitwie. Za 
moment stanie przed nami Pan Jezus ukryty w Najświętszym Sakramen-
cie. Stanie pośród nas, w naszej codzienności. Chciejmy z Nim przeby-
wać, wpatrzmy się w Niego i powiedzmy Mu czego pragniemy. Otwórz-
my nasze serca, bo Bóg jest z nami.

Pieśń: Kłaniam się Tobie.

Kapłan wystawia Pana Jezusa w monstrancji.

K.	Bądź uwielbiony Panie Jezu, który jesteś z nami w Najświętszym 
Sakramencie. Chcemy Ci dziękować za to, że dla naszego zbawienia 
przyjąłeś na siebie cierpienie i dźwigałeś krzyż. Dziękujemy Ci za to, 
że zmartwychwstałeś i wstąpiłeś do nieba. Dziękujemy, że jesteś z nami, 
że nas nie zostawiłeś, ale obiecałeś posłanie nam Ducha Pocieszyciela. 
Oto trwamy dzisiaj przed Tobą i oczekujemy na Niego. Chcemy szeroko 
otwierać nasze serca i przyjąć Go do naszego życia. Wiemy, że On nas bę-
dzie prowadził Twoją drogą. Ty dałeś nam swoje Słowo, aby wskazywało 
nam drogę do Ciebie, dlatego chcemy się wsłuchać w słowa z Dziejów 
Apostolskich.

Lektor: Pierwszą Księgę napisałem, Teofilu, o wszystkim, co Jezus czy-
nił i czego nauczał od początku aż do dnia, w którym udzielił przez Ducha 
Świętego poleceń Apostołom, których sobie wybrał, a potem został wzięty 
do nieba. Im też po swojej męce dał wiele dowodów, że żyje: ukazywał się 
im przez czterdzieści dni i mówił o królestwie Bożym. A podczas wspólnego 
posiłku kazał im nie odchodzić z Jerozolimy, ale oczekiwać obietnicy Ojca: 
«Słyszeliście o niej ode Mnie - [mówił] - Jan chrzcił wodą, ale wy wkrótce 
zostaniecie ochrzczeni Duchem Świętym»(…). «Gdy Duch Święty zstąpi 



77Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

na was, otrzymacie Jego moc i będziecie moimi świadkami w Jerozolimie 
i w całej Judei, i w Samarii, i aż po krańce ziemi» (Dz 1,1-5.8).

K.	Panie Jezu, Ty dajesz nam szczególnie przyjmować znamię daru 
Ducha Świętego w sakramentach – chrzcie, bierzmowaniu, święceniach 
kapłańskich. Ty nas powołujesz, abyśmy byli Twoimi świadkami, nie tyl-
ko w kościele, ale wszędzie tam, gdzie żyjemy, gdzie pracujemy, gdzie 
podróżujemy. Moc Ducha Świętego sprawia, że możemy świadczyć o To-
bie aż po krańce świata. Chcemy Cię dziś prosić o to, abyśmy zrozumieli, 
że to nasz obowiązek; że nasze całe życie powinno być świadectwem 
o Tobie i o naszym życiu, w którym Bóg jest na pierwszym miejscu.

Pieśń: Przyjdź Duchu Święty ja pragnę.

W Ewangelii według św. Łukasza Pan Jezus zachęca nas do wytrwa-
łości w modlitwie oraz obiecuje, że Bóg daje swoim dzieciom to o co Go 
proszą. Wsłuchajmy się w Jego słowa.

Lektor: Jezus mówił do swoich uczniów: «I Ja wam powiadam: Pro-
ście, a będzie wam dane; szukajcie, a znajdziecie; kołaczcie, a otworzą 
wam. Każdy bowiem, kto prosi, otrzymuje; kto szuka, znajduje; a kołaczą-
cemu otworzą. Jeżeli którego z was, ojców, syn poprosi o chleb, czy poda 
mu kamień? Albo o rybę, czy zamiast ryby poda mu węża? Lub też gdy 
prosi o jajko, czy poda mu skorpiona? Jeśli więc wy, choć źli jesteście, 
umiecie dawać dobre dary swoim dzieciom, o ileż bardziej Ojciec z nieba 
da Ducha Świętego tym, którzy Go proszą» (Łk 11,9-13).

K.	Panie Jezu Ty powiedziałeś: „proście, a będzie wam dane”. Zgro-
madzeni na wzór Apostołów, którzy trwali jednomyślnie na modlitwie 
z Maryją, chcemy dzisiaj prosić o Ducha Świętego.

Będziemy powtarzać: Poślij nam Panie swojego Ducha.
	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby nauczył nas się modlić.
	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby zjednoczył rozproszo-

nych chrześcijan w jedno. 
	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby oświecał nasze serca 

i wskazywał Twoją wolę.
	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby wszystko, co czynimy 

było na Twoją chwałę.



78 Zamieszkać w Słowie

	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby nas pocieszał w naszych 
codziennych trudnościach i zmaganiach.

	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby uleczył nasze choroby 
i zranienia.

	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, abyśmy wybierali to, co du-
chowe, przed tym co fizyczne.

	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby rozpalał nas miłością ku 
Bogu i ludziom.

	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby słabość naszych ciał 
pokrzepił stałością mocy swej.

	– Prosimy Cię, poślij nam swojego Ducha, aby odnowił oblicze ziemi.

Pieśń: O Stworzycielu Duchu przyjdź.

Wsłuchajmy się w tekst Dziejów Apostolskich, w którym Duch Świę-
ty zstępuje na Apostołów.

Lektor: Kiedy nadszedł wreszcie dzień Pięćdziesiątnicy, znajdowali 
się wszyscy razem na tym samym miejscu. Nagle dał się słyszeć z nieba 
szum, jakby uderzenie gwałtownego wiatru, i napełnił cały dom, w którym 
przebywali. Ukazały się im też języki jakby z ognia, które się rozdzieliły, 
i na każdym z nich spoczął jeden. I wszyscy zostali napełnieni Duchem 
Świętym, i zaczęli mówić obcymi językami, tak jak im Duch pozwalał mó-
wić (Dz 2,1-4).

Modlitwa o dary Ducha Świętego – po każdym wezwaniu modlimy 
się w ciszy.
	– Przyjdź w darze mądrości, abyśmy poznawali Boga, który w swojej 

mądrości stworzył świat i człowieka; abyśmy poznawali, czym jest 
Twoja miłość, miłosierdzie, dobroć, sprawiedliwość, wszechmoc.

	– Przyjdź w darze rozumu, abyśmy mogli zgłębiać Prawdę, którą nam 
objawiasz; abyśmy dzięki Twojemu światłu rozumieli, co mamy 
czynić; abyśmy dostrzegali i rozeznawali wolę Boga w codziennym 
życiu.

	– Przyjdź w darze rady, abyśmy umieli podejmować decyzje zgodne 
z Twoją wolą; abyśmy wybierali to, co Ty nam podpowiadasz i aby-
śmy szli tam, gdzie nas kierujesz.



79Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

	– Przyjdź w darze męstwa, abyśmy nie ugięli się pod ciężarem trud-
ności i doświadczeń, ale abyśmy mogli z wiarą i odwagą trwać przy 
Bogu i pokładać w Nim ufność.

	– Przyjdź w darze umiejętności, abyśmy lepiej korzystali z darów, jakie 
nam dajesz; abyśmy w naszym umyśle i postępowaniu kierowali się 
zasadami wiary.

	– Przyjdź w darze pobożności, abyśmy zawsze kierowali się ku Bogu, 
rozmyślali o Nim; abyśmy z radością i nadzieją pełnili Jego wolę i od-
krywali, że tylko wtedy nasze życie jest pełne i piękne. 

	– Przyjdź w darze bojaźni Bożej, abyśmy potrafili w miłości oddać się 
Bogu, jak dzieci ojcu, z szacunkiem, miłością i abyśmy zawsze czuli, 
że Go potrzebujemy.

Sekwencja: Przybądź Duchu Święty

Czytanie z Listu do Galatów

Lektor: Owocem Ducha jest: miłość, radość, pokój, cierpliwość, 
uprzejmość, dobroć, wierność, łagodność, opanowanie. Przeciw takim 
[cnotom] nie ma Prawa. A ci, którzy należą do Chrystusa Jezusa, ukrzy-
żowali ciało swoje z jego namiętnościami i pożądaniami. Mając życie od 
Ducha, do Ducha się też stosujmy (Ga 5,22-25).

Święty Paweł w Liście do Galatów wymienia, czym charakteryzuje 
się przyjęcie Ducha Świętego do swego życia. Człowiek napełniony Du-
chem Świętym i żyjący według Bożych przykazań promieniuje miłością, 
jest radosny, niesie pokój, jest uprzejmy, wykazuje się dobrocią, jest wier-
ny, łagodny i opanowany. Bardzo byśmy chcieli otaczać się takimi ludź-
mi. Chcielibyśmy, żeby inni nas szanowali i doceniali, żeby byli dla nas 
mili i uprzejmi. W dzisiejszym świecie, w którym tak często neguje się 
Boga, potrzeba odwagi do głoszenia Ewangelii i życia nią. Święty Paweł 
zachęca nas do skoncentrowania się na tym, co pochodzi od Ducha, do 
pozostawienia pożądań ciała. Kiedy otworzymy się na Ducha Świętego, 
dostąpimy Jego Boskiej mocy. Zastanówmy się co w naszym życiu zmie-
ni to czuwanie. Czy staniemy się lepsi? Poprośmy Ducha Świętego, aby 
pomógł nam wzrastać w łasce i stawać się ludźmi Ducha.

Chwila modlitwy w ciszy



80 Zamieszkać w Słowie

K: Przyjdź Duchu Święty, napełnij serca swoich wiernych i zapal 
w nich ogień Twojej miłości.

K: Ześlij Ducha Twojego, a powstanie życie.
W: I odnowisz oblicze ziemi.
K: Módlmy się.
Boże, Ty przez misterium dnia dzisiejszego uświęcasz swój Kościół 

ogarniający wszystkie ludy i narody, + ześlij dary Ducha Świętego na 
całą ziemię * i dokonaj w sercach wiernych tych cudów, które zdziałałeś 
w początkach głoszenia Ewangelii. Przez naszego Pana Jezusa Chrystusa, 
Twojego Syna, + który z Tobą żyje i króluje w jedności Ducha Świętego, 
* Bóg, przez wszystkie wieki wieków.

W: Amen.

Pieśń: Przed tak wielkim Sakramentem.

K: Módlmy się.
Boże, nasz Ojcze, oświeć nasze serca światłem wiary i rozpal ogniem 

miłości, * abyśmy w duchu i prawdzie całym oddaniem wielbili Chrystu-
sa, * którego w tym Sakramencie wielbimy jako naszego Boga i Pana. 
Który żyje i króluje na wieki wieków.

W: Amen.

Błogosławieństwo

Pieśń: Niechaj z nami będzie Pan.

Bibliografia:

Agenda liturgiczna, Opole 2023.
Dyrektorium Homiletyczne, Poznań 2015.
Mszał rzymski dla diecezji polskich, Warszawa 1986.
Haręzga S., Rok liturgiczny w Kościele i w rodzinie, Przemyśl 2021.
Jankowski A., Rok liturgiczny w świetle Biblii, Kraków 1993.



Ks. Mateusz Sura

PISMO ŚWIĘTE W OKRESIE ZWYKŁYM

W liturgii okresu zwykłego używane fragmenty Biblii nie są bezpo-
średnio związane z przygotowaniem do najważniejszych świąt, takich jak 
Bożego Narodzenia czy Wielkanocy. Biblia ma jednak ogromne znacze-
nie w przestrzeni spotkania się z żywym Bogiem. Kościół w okresie zwy-
kłym prowadzi nas systematycznie przez różnorodne fragmenty Starego 
i Nowego Testamentu, byśmy mogli odkrywać kolejne aspekty nauki Je-
zusa oraz Boży plan dla ludzkości.

Liturgia okresu zwykłego ukierunkowuje wiernych na spotkanie 
z Chrystusem w codzienności. Każde czytanie jest okazją, aby usłyszeć, 
jak Bóg przemawia w osobistych sytuacjach, wyznaczając drogę do po-
dejmowania decyzji i kształtowania życia w zgodzie z Ewangelią. Ko-
ściół zwraca uwagę w tym okresie na wartość miłości, sprawiedliwości, 
pokory i przebaczenia, pomagając odkrywać, jak chrześcijańskie cnoty 
można realizować w codziennych relacjach i obowiązkach.

W okresie zwykłym można wymienić kilka inicjatyw biblijnych, któ-
re pomagają wiernym w pogłębianiu znajomości Pisma Świętego. Należą 
do nich m.in. tygodniowe cykle czytań i systematyczne studium Ewan-
gelii, w którym wierni zapoznają się z wydarzeniami z życia Jezusa i na-
uczaniem Apostołów. Każdego roku w III niedzielę zwykłą, przypadającą 
na miesiąc styczeń, obchodzimy Niedzielę Słowa Bożego ustanowioną 
przez papieża Franciszka w 2019 roku, która ma na celu ukazanie Biblii, 
jako codziennego pokarmu dla każdego człowieka wierzącego. Inną oka-
zją do pogłębienia wiedzy na temat Pisma Świętego jest wspomnienie 
św. Hieronima patrona biblistów, który przetłumaczył Biblię na łacinę. 
Jest to okazja do modlitwy za biblistów oraz organizowania spotkań czy 
konferencji biblijnych.

W ciągu roku liturgicznego, okres zwykły dzieli się na dwa etapy. 
Pierwszy etap rozpoczyna się po okresie Narodzenia Pańskiego i trwa 
aż do początku Wielkiego Postu, czyli do Środy Popielcowej. Drugi etap 



82 Zamieszkać w Słowie

rozpoczyna się od Niedzieli Zesłania Ducha Świętego i trwa do końca 
roku liturgicznego, który zamyka Uroczystość Chrystusa Króla. Każda 
niedziela i dzień powszedni ma przypisane odpowiednie fragmenty Bi-
blii, które układają się w spójną narrację tzw. lectio continua i przeprowa-
dzają wiernych przez kluczowe zagadnienia wiary.

Równocześnie okres zwykły sprzyja rozwijaniu osobistej relacji 
z Bogiem poprzez modlitwę i medytację nad Pismem Świętym. Regular-
na lektura Biblii i refleksja nad jej przesłaniem stają się fundamentem dla 
dialogu z Bogiem i pogłębiania wiary. W ten sposób Biblia nie jest jedy-
nie tekstem do czytania, lecz żywym słowem kształtującym duszę, która 
prowadzi do wewnętrznej przemiany i duchowego rozwoju.

Okres zwykły, choć pozornie „zwykły”, okazuje się niezwykłym cza-
sem wzrostu duchowego. Dzięki Biblii, wierni rozwijają swoją wiarę, 
umacniają wspólnotę i odkrywają Boga w codzienności, krocząc drogą 
świętości w rytmie własnego życia.

Przebieg spotkania w małej grupie

1.	 Modlitwa do Ducha Świętego, którą prowadzi kapłan lub animator 
grupy. Celem takiej modlitwy jest fakt, że to Duch Święty uzdalnia 
człowieka do słuchania, przyjmowania i realizacji słowa Bożego.

2.	 Odczytanie wybranego fragmentu biblijnego przez kapłana lub ani-
matora grupy. Uczestnicy uważnie słuchają odczytywanego fragmen-
tu.

3.	 Po odczytaniu tekstu uczestnicy spotkania w ciszy (ok. 8-10 minut) 
rozważają jego orędzie i odnoszą je do własnego życia. Każdy odnaj-
duje w słowie to, co Bóg mówi do niego dzisiaj, teraz. Trzeba usły-
szeć, a następnie przyjąć tę dobrą nowinę, aby nią się dzielić.

4.	 Po wyznaczonym czasie kapłan lub animator grupy zaprasza uczest-
ników spotkania do dzielenia się myślami, przeżyciami wywołany-
mi przez spotkanie ze Słowem. Istotne jest, by uczestnicy mówili 
o swoich własnych przeżyciach. Wypowiedzi są dobrowolne. Należy 
zadbać, by inni nie komentowali usłyszanych wypowiedzi. W przy-
padku błędów w wypowiedziach, kapłan czy animator powinien je 
delikatnie i wielkim taktem wyprostować.



83Część trzecia. Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

5.	 Po wszystkich wypowiedziach następuje modlitwa spontaniczna, bę-
dąca odpowiedzią na usłyszane słowo.

6.	 Kapłan lub animator kończy spotkanie dziękczynieniem za przeżycia 
duchowe.

Pielgrzymi nadziei (Hbr 13,12-16)

Kapłan tymi lub podobnymi słowami mówi:
Dzisiejsze spotkanie będzie osadzone wokół tegorocznego roku dusz-

pasterskiego „Pielgrzymi nadziei”. Otwórzmy nasze serca na Słowo, któ-
re wskaże nam drogę nadziei.
1.	 Przyzywajmy wstawiennictwa Ducha Świętego, by otwierał nasze 

serca na słowo Boże i rozpalał nas swoją miłością.

Pieśń: Duchu Miłości wylewaj się na nas
	        Z przebitego serca Jezusa, Jezusa /3x

2.	 Posłuchajmy fragmentu tekstu: Hbr 13,12-16

Dlatego i Jezus, aby krwią swoją uświęcić lud, poniósł mękę poza 
miastem. Również i my wyjdźmy do Niego poza obóz, dzieląc z Nim Jego 
urągania. Nie mamy tutaj trwałego miasta, ale szukamy tego, które ma 
przyjść. Przez Niego więc składajmy Bogu ofiarę czci ustawicznie, to jest 
owoc warg, które wyznają Jego imię. Nie zapominajcie o dobroczynności 
i wzajemnej więzi, gdyż cieszy się Bóg takimi ofiarami.

3.	 Rozważmy w ciszy słowo Boże (ok 8-10 minut).
4.	 Jeśli jakieś zdanie lub słowo szczególnie do ciebie przemówiło, to 

zastanów się nad nim i spróbuj odnieść je do własnego życia. Je-
żeli ktoś będzie gotowy, zapraszam do podzielnia się tym, co cię 
dotknęło i poruszyło. Każdy dzieli się tym, co odkrył i co dotyczy 
jego własnego życia (wypowiedź w pierwszej osobie liczby poje-
dynczej).

5.	 Modlitwa spontaniczna w formie prośby, przeproszenia lub uwielbie-
nia, która jest odpowiedzią na usłyszane Słowo.

6.	 Wznieśmy teraz nasze modlitwy do Boga niech Jego Słowo na-
dal nas prowadzi i umacnia w codziennym życiu (modlitwa: Ojcze 
nasz. Jeżeli spotkanie prowadzi kapłan kończy je błogosławień-
stwem).



84 Zamieszkać w Słowie

Bibliografia

Dyk S., Co głosić, aby uwierzyli. Studium homiletyczne lekcjonarza mszalnego, Lu-
blin 2013, s. 328-337.

Haręzga S., Zamieszkać w Słowie, Przemyśl 2024, s. 64-65.



Część czwartaCzęść czwarta

DZIAŁALNOŚĆ FORMACYJNA 
I DUSZPASTERSKA

DZIEŁA BIBLIJNEGO
By osiągnąć postulowany przez Synod cel, jakim jest nadanie bar-

dziej biblijnego charakteru całemu duszpasterstwu Kościoła, potrzebna 
jest odpowiednia formacja chrześcijan, a w szczególności katechistów. 
W związku z tym należy zwrócić uwagę na apostolat biblijny, będący sku-
teczną metodą osiągnięcia tego celu, jak pokazuje doświadczenie kościel-
ne. Ponadto ojcowie synodalni zalecali, aby w miarę możliwości – wyko-
rzystując istniejące już struktury akademickie – tworzyć ośrodki formacji 
dla świeckich i misjonarzy, w których można się uczyć rozumieć słowo 
Boże, żyć nim i je głosić (n. 75)

(Z adhortacji apostolskiej Verbum Domini Benedykta XVI)





Ks. Stanisław Haręzga

MATERIAŁY Z DZIAŁALNOŚCI DZIEŁA BIBLIJNEGO

1. Kursy wprowadzające w lekturę Biblii

● W sobotę 14 września 2024 roku zakończył się roczny kurs wpro-
wadzający w lekturę Biblii przy parafii pw. Najświętszego Serca Pana Je-
zusa w Radymnie. Rozpoczął się on w sobotę 28 października 2023 roku. 
Do udziału w kursie zaproszeni byli chętni z parafii dekanatu Radymno 
I i Radymno II. Dzięki wielkiej gościnności proboszcza i dziekana ks. 
Kazimierza Piwowara spotkania miały miejsce w domu parafialnym. Za-
jęcia zasadniczo odbywały się w drugą i czwartą sobotę każdego miesiąca 
od godz. 900 do 1300. Kurs był bezpłatny i prowadził go moderator Dzie-
ła Biblijnego ks. Stanisław Haręzga. Na ostatnim spotkaniu, po krótkim 
zagajeniu i zachęcie do trwania przy słowie Bożym, nastąpiło rozdanie 
świadectw. Po nim okazją do dziękczynienia była Msza święta o godz. 
1100 na okoliczność nawiedzenia parafii przez obraz Najświętszego Serca 
Pana Jezusa. Kurs ukończyło 30 osób, a 13 z nich zostało nowymi człon-
kami zwyczajnymi Dzieła Biblijnego.

Wykaz absolwentów

1.	 Andrejko Iwona
2.	 Bącal Emilian
3.	 Bącal Sylwia
4.	 Burbeło Joanna
5.	 Cholewa Krzysztof
6.	 Czarna Helena
7.	 Czerniecki Lesław
8.	 Dębicki Grzegorz
9.	 Gut Anna
10.	Gut Krystyna
11.	 Janiga Małgorzata
12.	Kalemba Stanisława

16.	Kurasz Barbara
17.	Magryś Anna
18.	Michalska Krystyna
19.	Mil Jerzy
20.	Motyka Barbara
21.	Mroczka Krystyna
22.	Nasiewicz Edyta
23.	Nerka Kazimierz
24.	Nowak Halina
25.	Pacławska Bogumiła
26.	Paryna Agata
27.	Pelc Zofia



88 Zamieszkać w Słowie

13.	Kłósek Kazimierz
14.	Król Maria
15.	Kuchta Elżbieta

Homilia dla chorych w dniu nawiedzenia obrazu NSPJ 
i zakończenia kursu biblijnego w Radymnie (14.09.2024 r.)

Uwielbiamy Cię, Chryste, i błogosławimy Ciebie

Podczas tej Mszy świętej chcemy przeżyć obecność Chrystusa pośród 
nas w tajemnicy Jego Najświętszego Serca. Jest to Serce Chrystusa, który 
został wywyższony na drzewie krzyża, aby poprzez zmartwychwstanie 
wejść do swej niebieskiej chwały. Dlatego dzisiaj, wpatrując się w Jezu-
sowe Serce, przebite włócznią na krzyżu, w święto Podwyższenia Krzy-
ża, chcemy rozważyć chwalebną stronę krzyża, jakiego doświadczamy 
w naszym życiu, starości, chorobach i cierpieniu.

Pozytywnego spojrzenia na krzyż uczy nas sam Chrystus, który w dia-
logu z Nikodemem, jak to słyszeliśmy w odczytanej Ewangelii, wyraził 
się, że potrzeba Jego wywyższenia na krzyżu. Jest to konieczne, gdyż 
przez to wywyższenie w pełni objawi się Boże miłosierdzie. Symbolem 
tego miłosierdzia stanie się Jego przebite Serce, otwarte i gotowe do zba-
wienia każdego grzesznika, który z wiarą otworzy się na Jego ukrzyżo-
waną miłość.

Dlatego Chrystus wzywa do wiary, aby otwierając się na Jego miłość, 
można było doświadczyć łaski Jego miłosierdzia. A szczególnie go po-
trzebujemy w swej starości, w rozmaitych chorobach i cierpieniu.

Pierwszym warunkiem tego jest przyjmowanie swego „dziś” w du-
chu wielkiego zaufania Bogu. Dlaczego to jest ważne. Dlatego, by nie 
wpadać w pułapkę uciekania w jakiś wyidealizowany świat, albo zadrę-
czanie się tym, co w życiu się nie udało. Receptą jest umiejętność życia 
chwilą obecną, akceptowanie każdego dnia w zaufaniu do Boga. W każ-
dym moim dziś pojawia się bowiem na nowo możliwość zbawienia, czy-
nienia dobra.

Aby żyć miłosierdziem Jezusowego Serca w swoim krzyżu, należy 
widzieć w nim znak Bożego błogosławieństwa, a także jakąś misję do 
spełnienia. W swej starości naznaczonej często chorobą i cierpieniem, 

28.	Rząsa Elżbieta
29.	Siara Grażyna
30.	Wyczawska Maria



89Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

możemy nadal służyć młodszym zdobytą mądrością życia. A mądrość 
dojrzałego wieku winna cechować dobroć, wytrwała cierpliwość i pogoda 
ducha. Nie można rezygnować z kontynuowania swego powołania i ży-
ciowego posłannictwa.

Żyć miłością Jezusowego Serca, to przyjmować paschalny styl życia. 
Zawsze wymaga on podjęcia krzyża i jednoczenia się w nim z Chrystu-
sem, aby stać się zdolnym do umierania dla siebie i podejmowania pracy 
nad sobą. Będzie się to przejawiać w pokonywaniu egoizmu, obojętności 
i apatii, zamykania się w kręgu jedynie własnych spraw; w wyzbywaniu 
się ambicji, chęci rządzenia i decydowania. Wielka to sztuka cieszyć się 
przyszłością, w której nas już nie będzie.

Żyć miłością Jezusowego Serca, to opromieniać swoje życie modli-
twą. Jest to szczególnie ważne, gdyż z doświadczeniem krzyża i choroby 
wiąże się często samotność. Trzeba się z nią zmierzyć nawet pośród życz-
liwych sobie osób. Receptą na samotność jest podtrzymywanie naszej 
relacji z Chrystusem przez modlitwę. Dzięki niej możemy przekraczać 
naszą samotność i bezradność. A jeśli nasz krzyż prowadzi nas do ciem-
ności wiary, obojętności i zwątpienia, wówczas pozostaje pokorne trwa-
nie przy woli Bożej, jednoczenie się z Chrystusem, by On wprowadził nas 
w nowy, bardziej pogłębiony etap wiary, albo przeprowadził nas już do 
życia wiecznego.

Niech uroczystość nawiedzenia obrazu NSPJ umocni w nas zaufanie 
do Jego miłości, byśmy jej mocą byli zdolni pokonać wszelkie przeszkody 
na drodze zbawienia jeszcze w naszym dziś i ostatecznie w godzinie na-
szej śmierci. W tym duchu przyjmijmy sakrament namaszczenia chorych, 
prosząc o tę łaskę wytrwania w miłości Chrystusa do końca naszego życia!

Panie, z Tobą chcę żyć, umierać z Tobą, więc w ręce Twe składam 
życie me, Panie mój! Amen.

● W roku 2023/2024 drugi kurs wprowadzający w lekturę Biblii od-
był się w Dynowie przy parafii pw. św. Wawrzyńca. Do udziału w kursie 
zaproszeni byli chętni z Dynowa oraz z parafii całego dynowskiego de-
kanatu. Pierwsze spotkanie odbyło się w kościele parafialnym w sobotę  
4 listopada o godz. 1000 i było poświęcone sprawom organizacyjnym oraz 
wprowadzeniu w problematykę owocnej lektury Pisma Świętego. Dzięki 



90 Zamieszkać w Słowie

wielkiej gościnności proboszcza i dziekana ks. Norberta Podhoreckiego 
zajęcia odbywały się na plebanii, zasadniczo w pierwszą i trzecią sobotę 
każdego miesiąca od godz. 900 do 1300. Kurs był bezpłatny i prowadził go 
moderator Dzieła Biblijnego ks. Stanisław Haręzga. Rozdanie świadectw 
odbyło się na ostatnim spotkaniu w sobotę 28 września 2024 roku. Kurs 
ukończyło 28 osób, a 9 z nich zostało nowymi członkami zwyczajnymi 
Dzieła Biblijnego.

Wykaz absolwentów

1.	 Bachurska Anna
2.	 Błotnicka Aldona
3.	 Błotnicki Zbigniew
4.	 Burdasz Mariola
5.	 Chrapek Anna
6.	 Cypcar Anna
7.	 Dziura Barbara
8.	 Frańczak Lucyna
9.	 Hadam Elżbieta
10.	Kacprzuk Teresa
11.	Kaczor Mariola
12.	Kędzierska Elżbieta
13.	Kędzierska Irena
14.	Krasnopolska Ludmiła

15.	Krasnopolska Małgorzata
16.	Marszałek Małgorzata
17.	Martowicz Anna
18.	Mędzelowska-Słota Halina
19.	Michalik Katarzyna
20.	Pantoł Anna
21.	Pantoł Zofia
22.	Paździorny Grażyna
23.	Puchyr Magdalena
24.	Pyś-Dereń Sabina
25.	Ryba Ewa
26.	Ryba Stanisława
27.	Tymowicz Maria
28.	Tworzydło Anna



91Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

2. Cykliczne spotkania biblijne

● Kontynuacją kursu wprowadzającego w lekturę Biblii w roku 
2022/2023 przy parafii Ks. Salezjanów w Przemyślu był kolejny cykl spo-
tkań biblijnych. Rozpoczęły się one po Mszy świętej z homilią w piątek 
13 września 2024 roku w jednej z sal lekcyjnych Zespołu Szkół Sale-
zjańskich. W spotkaniach uczestniczyło około 30 osób. Odbywały się one 
w każdy piątek o godz. 1900 i prowadził je moderator Dzieła Biblijnego 
ks. Stanisław Haręzga. Mając na uwadze hasło jubileuszu Roku Świętego 
2025, podjęto temat: „Pielgrzymi nadziei w świetle i mocy słowa Boże-
go”. Ostatnie spotkanie z tego cyklu odbyło się 30 maja 2025 roku. Treść 
wszystkich wykładów można wysłuchać na stronie: Salezjanie Przemyśl 
i Polana YouTube.

Homilia mszalna na rozpoczęcie spotkań biblijnych  
(Przemyśl, 13.09.2024 r.) 

Piątek 23 tydzień zwykły (rok II)

Biada mi, gdybym nie głosił Ewangelii (1 Kor 9,16)

Te słowa św. Pawła, jakie usłyszeliśmy w czytanym dziś w liturgii 
fragmencie jego pierwszego Listu do Koryntian, przyjmijmy jako zachę-
tę i napomnienie do głoszenia Chrystusowej Ewangelii. Paweł czynił to 
z obowiązku apostoła powołanego do tej służby przez Chrystusa Pana 
na drodze do Damaszku. Z tej racji głoszenie Ewangelii było dla niego 
powinnością i wewnętrzną potrzebą. Dlatego zrezygnował z prawa do za-
płaty i utrzymania ze strony gminy korynckiej i innych zakładanych przez 
siebie wspólnot z wyjątkiem gminy w Filippi. Dla niego zapłatą i chlubą 
przed Panem było samo głoszenie Ewangelii. Na nim koncentrowała się 
cała jego posługa, która była adresowana do wszystkich, choć miał świa-
domość, że uratuje niektórych. Nie kierował się jednak minimalizmem. 
Dlatego z dumą ogłasza: „Wszystko czynię dla Ewangelii, by mieć w niej 
swój udział”.

Czy i my czynimy wszystko dla głoszenia Ewangelii, aby mieć w niej 
swój udział? Z pewnością nie dorównamy w gorliwości apostołowi na-
rodów, ale i my, nie tylko duchowni, ale jako wierni świeccy, możemy 
i powinniśmy mieć udział w głoszeniu Ewangelii. Takim polem ewan-



92 Zamieszkać w Słowie

gelizacji jest dla nas rodzina, środowisko pracy, parafialna wspólnota, po 
prostu świat, w którym żyjemy i realizujemy swoje życiowe powołania. 
Nie możemy uchylać się od tego obowiązku, ale czynić to, co w naszej 
mocy, na miarę swoich możliwości, by innych pozyskiwać dla Chrystu-
sa; zwłaszcza tych, za których odpowiadamy jako rodzice, nauczyciele, 
katecheci i wychowawcy, czy zwyczajnie jako ludzie odpowiedzialni za 
przyszłość Kościoła i Ojczyzny.

Chcąc mieć owocny udział w głoszeniu Ewangelii, trzeba nam pa-
miętać o wskazaniach Jezusa, o jakich mowa w odczytanym fragmencie 
Łukaszowej Ewangelii. Wpierw, w krótkiej przypowieści o dwóch nie-
widomych Jezus zwraca uwagę na konieczność widzenia, aby być prze-
wodnikiem dla drugich. Tylko widzący może prowadzić niewidomego. 
A w dzisiejszym świecie jawi się coraz większa potrzeba ludzi widzących 
po Bożemu. Tylko tacy mogą być przewodnikami innych do światła Bo-
żej nauki.

Dlatego Jezus dodaje drugie wskazanie: „Uczeń nie przewyższa na-
uczyciela”. To prawda, że w świecie relacji ludzkich zdarza się, że ucznio-
wie prześcigają swoich nauczycieli, ale w szkole Jezusa taka kolej rzeczy 
jest niemożliwa. Zadaniem każdego Jezusowego ucznia jest ciągłe i cier-
pliwe trwanie przy Jezusie, aby od Niego uczyć się Ewangelii w ciągle 
nowych okolicznościach swego życia.

Wreszcie w trzeciej wypowiedzi, ponownie posługując się przypo-
wieścią o dwóch braciach o zaburzonym wzroku, Jezus apeluje o pokorę 
i przestrzega przed obłudą. Obrazem takiego obłudnika jest ktoś, kto wi-
dzi drzazgę w oku drugiego, a nie dostrzega belki w swoim oku. Przez to 
kontrastowe zestawienie „drzazgi” i „belki” Jezus chce podkreślić, że nie 
można inną miarą mierzyć siebie, a inną drugich. Ewangelizator, który 
koryguje innych, walczy ze złem, a nie zauważa swoich uchybień, zaprze-
cza swej misji. Dosadnie mówi o tym także św. Paweł, który wyznaje: 
„Poskramiam moje ciało i biorę je w niewolę, abym innym głosząc naukę, 
sam przypadkiem nie został uznany za niezdatnego”. Dobrym nauczy-
cielem dla drugich będzie tylko ten uczeń Jezusa, który żyje w prawdzie, 
czyli pomiędzy jego słowami i czynami istnieje pełna harmonia. A jeżeli 
jej brak, potrafi przyznać się do grzechu, przyjąć braterskie upomnienie 
i pokornie czynić wolę swego Mistrza i Pana Jezusa Chrystusa.



93Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Przyjmijmy Jezusowe wskazania, by za przykładem św. Pawła, pa-
trona dnia dzisiejszego św. Jana Chryzostoma, zwanego złotoustym, mieć 
także swój skromny udział w głoszeniu Ewangelii. Z pewnością pomocą 
będzie nam w tym nowy, kolejny już cykl spotkań ze słowem Bożym, jaki 
dziś rozpoczynamy. Ponieważ cały rok 2025 będzie w Kościele Rokiem 
Świętym przeżywanym pod hasłem „Pielgrzymi nadziei”, tematyka na-
szych spotkań dotyczyć będzie tej cnoty. Spotkania będą odbywać się co 
piątek, początek o godz. 1900. Otwierając się na światło i moc słowa Boże-
go, będziemy uczyć się jak być pielgrzymami nadziei, ludźmi, którzy żyją 
nadzieją i wnoszą ją w świat w duchu Chrystusowej Ewangelii. Po Mszy 
świętej, którą ofiaruję w intencji tego biblijnego projektu i jego uczestni-
ków, zapraszam chętnych na krótkie, pierwsze organizacyjne spotkanie, 
do salki szkolnej, w której odbywały się nasze wcześniejsze spotkania.

● Równolegle do przemyskiego cyklu spotkań moderator Dzie-
ła Biblijnego prowadził podobne spotkania o tej samej tematyce z gru-
pą biblijną w Leżajsku. Odbywały się one w Domu Pielgrzyma przy 
parafii OO. Bernardynów w każdy pierwszy poniedziałek miesiąca  
od 7 października 2024 roku do 2 czerwca 2025 roku. W niedzielę palmo-
wą 13 kwietnia 2025 roku w Franciszkańskim Domu Kultury w ramach  
X edycji Festiwalu Kultury Chrześcijańskiej uczestnicy spotkań mogli 
wysłuchać wykładu pt. „Pascha Chrystusa źródłem naszej nadziei”. W tym 
spotkaniu uczestniczyło około 60 osób. Treść dwuczęściowego wykładu 
można wysłuchać na stronie Dzieła Biblijnego: bibliaprzemyska.pl

Homilia na Mszy świętej na rozpoczęcie spotkań biblijnych 
w Leżajsku (7.10.2024 r.) 

Poniedziałek 27 tygodnia zwykłego (Ga 1,6-12; Łk 10,25-37)

Idź, ty czyń podobnie!

Takimi słowami Jezus podsumował swoje spotkanie z pewnym uczo-
nym w Prawie. Wprawdzie nie kierował się on czystą intencją, gdyż 
chciał wystawić Jezusa na próbę, ale postawił Nauczycielowi bardzo 
ważne, a zarazem praktyczne pytanie: Co winien czynić, aby osiągnąć 
życie wieczne? Jezus zamiast dać gotową odpowiedź, odesłał rozmówcę 
do szukania jej w Prawie. Wówczas on sam odpowiedział sobie na zadane 
pytanie, wskazując na przykazanie miłości Boga i bliźniego. A gdy spo-



94 Zamieszkać w Słowie

tkało go uznanie ze strony Jezusa, postawił Mu drugie pytanie: A kto jest 
moim bliźnim?

Wtedy Jezus, posługując się przypowieścią o miłosiernym Samaryta-
ninie, uświadomił mu, że zamiast zastanawiać się nad tym, kto jest bliź-
nim dla niego, aby go miłować, on sam winien być bliźnim dla innych, 
nawet wobec obcych i wrogów. A takimi byli dla Żydów Samarytanie. 
Dlatego jednego z nich Jezus uczynił bohaterem swej przypowieści, aby 
na jego przykładzie ukazać, w jaki sposób stawać się bliźnim dla innych.

W świetle zachowania się Samarytanina sprawdzianem tego jest 
okazanie miłosierdzia każdemu, kto znajduje się w potrzebie. Najpierw 
należy takiego człowieka zauważyć. Musi to być jednak zauważenie go 
sercem. Ono bowiem pozwala głębiej wejść w jego biedę. Wygodniej jest 
pozostać w odległości, zachować dystans, aby się nie zaangażować. Tak 
uczynili kapłan i lewita, którzy na odległość uznali poranionego człowie-
ka za umarłego, a więc nieczystego rytualnie, co usprawiedliwiało ich od 
zbliżania się do niego. Bojąc się rytualnej nieczystości, pozostawili go 
przy drodze. Samarytanin przełamał jednak swój egoizm i zbliżył się do 
nieszczęśliwca. Miłosierdzia nie można czynić bowiem na odległość, bez 
zaangażowania swego serca.

Dostrzeżona z bliska ludzka bieda winna doprowadzić do wewnętrz-
nego poruszenia, współczucia, które stanowi drugi element miłosierdzia. 
Ewangelista zanotował, że Samarytanin, gdy zatrzymał się przy człowie-
ku w potrzebie „wzruszył się głęboko”. Świadczy to o tym, że znalazł się 
przy nim sercem, aż po wzruszenie dotykające wnętrzności.

Dopiero w tak poruszonym sercu Samarytanina rodzą się konkretne 
czyny, gesty miłości. On nie poprzestaje jedynie na wewnętrznym poru-
szeniu wobec ludzkiego cierpienia, ale robi wszystko, aby mu zaradzić. 
Nie tylko udziela poranionemu pierwszej pomocy, ale zanosi go do go-
spody i zapewnia mu dobrą opiekę.

W ten sposób prawdziwie okazuje się bliźnim: staje bowiem blisko 
człowieka w potrzebie, współczuje mu i konkretnie mu pomaga. A po-
nieważ istnieje wprost nieskończona ilość sposobów świadczenia miło-
sierdzia, Jezus zachęca swego rozmówcę i każdego z nas: „Idź, i ty czyń 
podobnie!” Miłosierdzie jest bowiem najpiękniejszym przejawem Chry-



95Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

stusowej Ewangelii. Dlatego ona winna być zawsze w centrum nasze-
go chrześcijańskiego życia. Ona jest najważniejsza. Jezus chce, abyśmy 
przez miłosierdzie byli jej żywym wcieleniem w świecie, w którym tyle 
jest obojętności i zła, nienawiści i zemsty.

Będziemy do tego zdolni pod warunkiem, że Ewangelia Chrystusa 
będzie nieustannie ożywiać nasze serca. Przypomina o tym św. Paweł 
w czytanym dziś fragmencie z Listu do Galatów. Ponieważ jego adre-
saci pochodzenia żydowskiego utrzymywali, że chrześcijan nadal obo-
wiązuje Prawo Mojżeszowe, apostoł w ostrym tonie broni Chrystusowej 
Ewangelii jako jedynej i niezawodnej drogi zbawienia dla wszystkich. 
Tylko ona jest Dobrą Nowiną, dlatego nigdy, pod żadnym pozorem, nie 
należy jej zniekształcać i zmieniać. Kiedy dziś na różne sposoby pró-
buje się to czynić, naszym zadaniem jest czuwać nad swoją wiernością 
Ewangelii i być jej sługą nie tylko poprzez jej głoszenie, ale jak pod-
powiada nam dziś Jezus, poprzez bycie bliźnim w rodzinie, w pracy 
i w parafii.

Najlepszą szkołą ku temu jest lektura i modlitwa Pismem Świę-
tym, aby słowo Boże ożywiało i inspirowało nas do życia w prawdzie 
i miłości. W tym duchu przystępujemy do nowego cyklu naszych co-
miesięcznych spotkań biblijnych. A ponieważ będziemy je przeżywać 
w klimacie Zwyczajnego Jubileuszu Roku 2025 pod hasłem „Pielgrzy-
mi nadziei” ich tematem będzie teologalna cnota nadziei. Ona bowiem 
jak pisze papież Franciszek w Bulli ogłaszającej Rok Święty, „nadaje 
orientację, wskazuje kierunek i cel chrześcijańskiej egzystencji” (n. 18). 
Pewność i niezawodność chrześcijańskiej nadziei Franciszek uzasadnia 
tym, że „opiera się na wierze i karmi się miłością, a tym samym pozwala 
iść naprzód w życiu” (n. 3).

Podejmując tematykę nadziei w świetle Biblii, będziemy opierać się 
na zawartych w niej Bożych obietnicach. To one składają się na historię 
zbawienia, która osiąga swój punkt kulminacyjny w objawieniu Jezusa 
Chrystusa, Syna Bożego. Otwierając się na słowo Bożych obietnic, bę-
dziemy zakorzeniać swą nadzieję w wierze i zaufaniu Chrystusowi, aby-
śmy byli zdolni do dawania świadectwa Jego Ewangelii przez stawanie 
się bliźnimi w swoim życiu, aż po ofiarę i miłosierdzie. W ten sposób 



96 Zamieszkać w Słowie

w świecie, w którym coraz trudniej o nadzieję, będziemy jej znakami i fi-
larami, budzącymi nadzieję w drugich.

Jednak zdajemy sobie sprawę z tego, że nadzieja w nas jest po wie-
lokroć zagrożona, że potrzebuje odrodzenia i umocnienia. Módlmy się 
więc, aby nasze spotkania były pełne tchnienia Ducha Świętego. Po-
nieważ rozpoczynamy je we wspomnienie Matki Bożej Różańcowej, 
przyzywajmy Jej wstawiennictwa, abyśmy w każdej sytuacji życia po-
zostali jak Ona ludźmi nadziei. Czyńmy to codziennie, odmawiając 
różaniec, by wraz z Nią wchodzić w głąb tajemnic zbawczych Jezusa 
i umacniać się w nadziei pokładanej w Nim do końca aż po ostateczne 
spełnienie w szczęściu Królestwa niebieskiego i w życiu wiecznym.

Poniedziałek w 7 tygodniu okresu wielkanocnego (2.06.2025 r.) 
czyt. Dz 19,1-8; J 16,29-33

Czy otrzymaliście Ducha Świętego, gdy przyjęliście wiarę?

Takie pytanie postawił Paweł dwunastu mężczyznom w Efezie, którzy 
przyznawali się do wiary w Jezusa. Zapytał ich tak dlatego, gdyż znakiem 
rozpoznawczym chrześcijan winna być świadomość otrzymania Ducha 
Świętego w momencie chrztu przyjętego w imię Pana Jezusa.

Tymczasem okazało się, że oni nawet nie słyszeli, że istnieje Duch 
Święty, gdyż przyjęli jedynie chrzest Janowy na odpuszczenie grzechów. 
Dlatego Paweł uzupełnił ich chrześcijańską formację której dopełnieniem 
był chrzest w imię Pana Jezusa i włożenie na nich rąk, aby zstąpił na nich 
Duch Święty. Skuteczność tego sakramentalnego aktu ujawniła się w ich 
modlitwie językami i w charyzmacie prorokowania.

Choć my przyjęliśmy chrzest w imię Pana Jezusa i otrzymaliśmy Du-
cha Świętego w sakramencie bierzmowania, warto zapytać siebie, czy 
mamy świadomość, że On jest w nas obecny i obdarowuje nas swoimi da-
rami. W jaki sposób możemy to rozpoznać, podpowiada Chrystus w czy-
tanym dziś fragmencie z Jego mowy pożegnalnej przed męką, śmiercią 
i zmartwychwstaniem. Kiedy uczniowie wyznali wiarę w Niego, że wy-
szedł od Boga, wówczas On zapowiedział im dramat ich rozproszenia 
i pozostawienia Go samego.



97Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Jednak Jezus kończy tę smutną zapowiedź wyznaniem, że On nigdy 
nie jest sam, bo z Nim jest Jego Ojciec. Dlatego Jezus zapewnia ich, że 
w Nim będą mieć pokój i odwagę do życia we wrogim im świecie. Wiemy, 
że stało się tak dzięki Jego zwycięstwu nad śmiercią i szatanem poprzez 
zmartwychwstanie, powrót do Ojca i wylanie na nich Ducha Świętego.

Kiedy uczniowie otrzymali dar Ducha, ich słaba wiara została umoc-
niona; stali się wiernymi i odważnymi świadkami zmartwychwstałego 
Pana. Nie stało się to jedynie z nich samych, ale dzięki światłu i mocy Du-
cha Świętego poprzez bycie z Chrystusem, w ciągłej konfrontacji z obo-
jętnym i wrogim światem.

Jest to również nasze zadanie jako prawdziwych uczniów zmar-
twychwstałego Pana. Bowiem pomimo tego, że zostaliśmy w Chrystu-
sie obdarowani Duchem Świętym, ciągle grozi nam to samo, przed czym 
przestrzegał On swoich pierwszych uczniów: „Rozproszycie się w swoje 
strony, a Mnie zostawicie samego”.

Patrząc dziś na życie ochrzczonych w imię Pana Jezusa, choćby w na-
szej Ojczyźnie, wyraźnie widzimy, jak wielu z nich rozproszyło się w swoje 
strony. Zostawili Jezusa samego. Nie widać ich na Eucharystii, nie intere-
sują ich prawdy wiary, nie mają kontaktu ze słowem Bożym, dalecy są od 
zaangażowania się w życie religijne swojej parafialnej wspólnoty.

Pamiętajmy, że to nie uwielbiony Jezus potrzebuje naszej pomocy, 
gdyż On jest w chwale Ojca. To my ciągle potrzebujemy Jego bliskości 
i żywej relacji z Nim, aby obdarowywał nas swoim Duchem. Tylko wów-
czas będziemy w stanie zachować w sobie pokój i nadzieję na zwycię-
stwo, choć nie musi wiązać się to z jakimś komfortem. Tylko wówczas 
będziemy w stanie odważnie dawać świadectwo o swej wierze, żyjąc po-
śród obojętnego czy wrogiego nam świata.

Dlatego Drodzy nie rozpraszajmy się, uciekając we własne spra-
wy i problemy. Wytrwale rozeznawajmy, co nas skłania do zostawiania 
Chrystusa, aby żyć bez Niego, bez kontaktu z Nim. W takich sytuacjach 
wracajmy do ożywiania relacji z Chrystusem w Eucharystii, w słowie 
Bożym, we wspólnocie Kościoła. Wówczas będziemy mogli umacniać 
się Duchem Świętym do odważnego dawania świadectwa o swej relacji 
z Panem, do obrony wiary, do życia w pokoju pośród rozmaitych prze-
ciwności.



98 Zamieszkać w Słowie

Dziś dziękujmy za nasze spotkania biblijne o nadziei, dzięki którym 
mogliśmy umacniać swą relacje z Chrystusem i otwierać się na Ducha 
Świętego. Pozostańmy zawsze ze słowem Bożym, pamiętając, że wów-
czas jesteśmy z Chrystusem, z którym możemy pokonać wszystko co złe 
i egoistyczne, by na zawsze być z Nim w chwale nieba. Amen.



99Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

3. Parafialne dni biblijne w Markowej

Z okazji Roku Świętego przeżywanego pod hasłem „Pielgrzymi na-
dziei”, z inicjatywy proboszcza ks. Romana Chowańca, w Markowej od-
były się parafialne dni biblijne. Zawsze były to środy w dniach: 15 stycz-
nia, 19 lutego, 21 maja i 25 czerwca 2025 roku. Za każdym razem na ich 
program składały się wieczorna Msza święta z okolicznościową homilią 
oraz wykład biblijny w salce parafialnej. Tematyka wykładów dotyczyła 
nadziei w Piśmie Świętym. Kolejno zostały podjęte następujące tematy:

	– Abraham i narodziny biblijnej nadziei (Rdz 12,1-9),
	– Mojżesz wzorem i nauczycielem nadziei paschalnej,
	– List do Rzymian traktatem św. Pawła o chrześcijańskiej nadziei,
	– Podobieństwo do Chrystusa drogą i celem chrześcijańskiej na-

dziei (1 J 3,1-3).
Poniżej utrwalone zostały teksty homilii w kolejności ich wygłoszenia.

Środa pierwszego tygodnia zwykłego (czyt. Hbr 2,14-18; Mk 1,29-39)

W czym sam cierpiał, może przyjść z pomocą tym, którzy są poddani 
próbom – słowa autora Listu do Hebrajczyków z dzisiejszego 1 czytania.

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie!
Przeżywamy Rok Święty pod hasłem „Pielgrzymi nadziei”. Wszyscy 

jej potrzebujemy. Żyjemy bowiem w świecie pełnym zamętu, podziałów, 
zepsucia i grzechu. Mało tego, to my sami jesteśmy „zranionymi piel-
grzymami”, „wędrowcami w mroku wiary”, jak napisał ks. prof. Wacław 
Hryniewicz w książce „Nadzieja woła głośniej niż lęk”. A wszystko to 
jest konsekwencją grzechu pierworodnego, przez który jesteśmy skazani 
na nieustanną walkę i zmaganie się ze złem.

Jednak w tej walce nie jesteśmy sami. Przyszedł nam z pomocą Jezus 
Chrystus, który jako Wcielony Syn Boży, zapowiadany Mesjasz, stanął 
po stronie człowieka, dając mu nadzieję na zwycięstwo i osiągnięcie ży-
cia wiecznego.

Doskonale ilustruje to dzisiejsza Ewangelia, opowiadając o począt-
kach działalności publicznej Jezusa w Kafarnaum. Jej istotą zawsze było 
uzdrawianie i leczenie ludzi cierpiących czy to fizycznie, czy też ducho-
wo. Dzięki temu Jezus ukazywał naocznie, że ma moc nad złem, że panu-



100 Zamieszkać w Słowie

je nad szatanem. W ten sposób budził nadzieję, że dzięki Niemu możliwe 
jest pokonanie zła. To dzięki tej nadziei ludzi chorzy i cierpiący, pogrą-
żeni w niewoli zła i grzechu, uciskani i krzywdzeni, garnęli się do Niego, 
szukając uzdrowienia i umocnienia.

Zauważmy, jak ta nadzieja rodziła się u tych, którzy jako pierwsi mie-
li szczęście spotkać się z Jezusem w Kafarnaum. Pierwszą taką osobą 
była kobieta, teściowa Szymona Piotra, którą Jezus podniósł z gorączki 
i uzdolnił do służby. W ten sposób przywrócił jej nadzieję, której konkret-
nym przejawem jest zawsze gotowość do służby ludziom. Wieczorem, 
po zakończeniu szabatu z cudotwórczej mocy Jezusa skorzystało wielu 
innych chorych, a także opętanych z całego miasta. Wszyscy oni prze-
konali się, że w każdej sytuacji można odzyskać nadzieję, korzystając ze 
zbawczej mocy Jezusa. Jej źródłem była synowska relacja Jezusa z Oj-
cem, o której świadczy Jego nocna modlitwa, na której znaleźli Go Jego 
uczniowie, na czele z Szymonem. A kiedy oświadczyli Mu, że wszyscy 
Go szukają, wówczas wyznał, że Jego misja jest uniwersalna i nie moż-
na zacieśniać jej tylko do Kafarnaum, tylko do jednego miejsca. Dlatego 
zaprosił ich do swej misji wędrownego głosiciela Ewangelii, kierując do 
nich słowa: „Pójdźmy gdzie indziej (…), abym i tam mógł nauczać, bo na 
to wyszedłem”.

Taki uniwersalny cel ziemskiej misji Jezusa na zawsze został utrwalo-
ny poprzez Jego mękę, śmierć i zmartwychwstanie. A ponieważ nie znał 
On grzechu, nie wziął też na siebie jego konsekwencji, pokonując tym 
samym sprawcę grzechu i śmierci – szatana. W ten sposób, jak mówi 
autor Listu do Hebrajczyków, stał się „miłosiernym i wiernym arcyka-
płanem wobec Boga dla przebłagania za grzechy ludu”. A ponieważ jako 
człowiek wziął na siebie ciężar naszej egzystencji, przeżył wszystko, co 
wiąże się z małością ludzkiej egzystencji, z jej nędzą, bólem i śmiercią, 
może „przyjść z pomocą tym, którzy są poddani próbom”.

Jest to najpiękniejsze orędzie chrześcijańskiej wiary. Dlatego w naszej 
ziemskiej pielgrzymce potrzebujemy nadziei zakotwiczonej w Chrystusie 
umarłym i zmartwychwstałym, arcykapłanie miłosiernym dla swych bra-
ci i wiernym wobec Ojca, który Go posłał na ziemię, aby stał się bramą 
nadziei dla wszystkich wierzących w Niego.



101Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Przez cały Rok Święty, wraz z całym Kościołem, będziemy ożywiać 
i umacniać naszą nadzieję, jaką złożyliśmy w Jezusie Chrystusie naszym 
Panu i Zbawicielu. Taki jest też cel naszych comiesięcznych spotkań 
w trzecią środę każdego miesiąca, podczas których będziemy otwierać się 
na Chrystusa we Mszy świętej, a po niej będziemy wpatrywać się w piel-
grzymów nadziei, o których opowiada Pismo Święte Starego i Nowego 
Testamentu. Nie są to jedynie historyczne relacje o bohaterach wiary, ale 
żywe słowo Boga, które może umocnić nas w nadziei, na wzór tych, któ-
rzy zaufali Bogu do końca. W czasie tej Eucharystii, u początku naszych 
spotkań w szkole słowa Bożego, prośmy o Boże błogosławieństwo dla 
wszystkich jej uczestników, abyśmy przez wytrwałe studium i modlitwę 
umocnili się w chrześcijańskiej nadziei i dawali o niej przekonujące świa-
dectwo w naszej życiowej pielgrzymce do ojczyzny niebieskiej. Amen.

Środa szóstego tygodnia zwykłego (czyt. Rdz 8,6-13.20-22; Mk 8,22-26)

Niech Ojciec naszego Pana Jezusa Chrystusa
przeniknie nasze serca swoim światłem,
abyśmy wiedzieli, czym jest nadzieja naszego powołania (Ef 1,17-18)

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie!

Tak przed chwilą słowami apostoła Pawła z Listu do Efezjan pro-
siliśmy o Boże światło dla naszych serc, „abyśmy wiedzieli, czym jest 
nadzieja naszego powołania”. Bóg daje nam takie światło, ilekroć otwie-
ramy Pismo Święte, które w każdym swoim tekście pełne jest nadziei, 
gdyż jest natchnionym słowem Bożym. We wspólnocie Kościoła zawsze 
czytamy i przyjmujemy go podczas każdej Mszy świętej.

Ale w Roku Świętym przeżywanym w całym Kościele pod hasłem 
„Pielgrzymi nadziei”, z inicjatywy naszego ks. proboszcza, wyjątkowo 
czynimy to w trzecią środę każdego miesiąca.

Drodzy Miłośnicy słowa Bożego! Pozdrawiam was serdecznie na na-
szym lutowym spotkaniu i zapraszam wpierw do przyjęcia światła słowa 
Bożego o nadziei zawartej w dzisiejszych czytaniach mszalnych. Już na 
początku chcę podkreślić, że istotną, charakterystyczną cechą zawartego 
w nich orędzia o nadziei jest stopniowość w otwieraniu się na nią przez 
tych, którzy jej w pełni nie doświadczyli.



102 Zamieszkać w Słowie

W ludzkim życiu potrzeba nadziei szczególnie ujawnia się wówczas, 
gdy przychodzi nam przeżywać jakiś „potop”, jakieś dramatyczne wyda-
rzenia, a także w sytuacji jakiegoś braku, jakiejś potrzeby, by normalnie 
żyć i funkcjonować. Doskonale ilustrują to dzisiejsze czytania mszalne.

W pierwszym czytaniu z Księgi Rodzaju usłyszeliśmy opis jak to 
z potopu, za sprawą samego Boga zaistniał nowy świat, u którego począt-
ku po pierwszym Adamie stanął teraz Noe, a wraz z nim jego rodzina oraz 
zwierzęta, które Bóg polecił mu zabrać do arki. Kiedy po 40 dniach ustał 
niszczycielski żywioł, Noe stopniowo przekonywał się do nowych możli-
wości życia na ziemi. A czynił to, wypuszczając kolejno z arki kruka, a po 
korekcie w odstępach siedmiu dni trzy gołębice.

Gdy wróciła pierwsza z nich, Noe ponownie zabrał ją do arki. Druga 
gołębica przyniosła w dziobie świeży listek z drzewa oliwnego jako znak 
nadziei na nową florę na ziemi. Wreszcie trzecia gołębica już nie wróciła, 
co znaczyło, że gdzieś już pojawiła się sucha ziemia.

A kiedy cała powierzchnia ziemi stała się prawie sucha, Noe po wyj-
ściu z arki zbudował ołtarz i złożył Bogu Stwórcy całopalną ofiarę dzięk-
czynną za ocalenie. Była ona potwierdzeniem ponownego złożenia swej 
nadziei w Bogu.

Bóg przyjął ofiarę Noego i pojednał się ze światem stworzonym, choć 
wiedział, że tak jak przed potopem, tak i po nim, „usposobienie człowieka 
pozostaje złe od młodości”. Jest to bowiem konsekwencją wolnej woli 
człowieka i możliwości poznania przez niego nie tylko dobra, ale także 
zła. Rodzi się pytanie, po co więc był potop, skoro po nim natura ludzka 
po grzechu pierworodnym nie uległa zmianie.

Choć jak obiecał to Bóg, potop już się nie powtórzy, to jednak ciągle 
potwierdza prawdę, że Bóg jako sprawiedliwy sędzia może ukarać czło-
wieka w każdy inny sposób. Jednak zachowanie Noego poucza, że dzięki 
Bożemu miłosierdziu zawsze możliwa jest też nadzieja na nowy, lepszy 
świat. Ze strony człowieka potrzeba tylko otwarcia się na Boga, oddania 
pod Jego opiekę i pragnienia współpracy z Nim.

Jako ludzie nadziei winniśmy pamiętać, że w Bogu blisko obok siebie 
są zarówno kara jak i miłosierdzie. A skoro nasze serce ciągle pozostaje 
skłonne do zła, pamiętajmy, że Bóg jako sprawiedliwy Sędzia może nas 
ukarać, ale jako miłosierny Stwórca może być sprawcą nowego, lepszego 



103Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

świata. Nadzieję tę zawsze przywraca jakaś ofiara z samego siebie, aby 
być zdolnym do współpracy z Bogiem w pełnieniu Jego woli.

Moi Drodzy! My jako chrześcijanie otwieramy się na nadzieję ze 
strony miłosiernego Boga poprzez relację z Jezusem Chrystusem, Synem 
Bożym, a naszym Panem i Zbawicielem. Im ona jest głębsza i mocniej-
sza, tym większa jest nadzieja na odmianę naszego trudnego i po ludzku 
beznadziejnego życia. Wymownie ukazuje to Marek ewangelista na przy-
kładzie Jezusowego cudu uzdrowienia niewidomego w Betsaidzie.

Łatwo zauważyć tę zależność na przykładzie stopniowego odzy-
skiwania wzroku przez niewidomego, którego podprowadzili do Jezusa 
życzliwi mu ludzie, z wiarą prosząc jedynie o uzdrawiające dotknięcie. 
Tymczasem Jezus wziął go pod rękę, wyprowadził poza wieś, zwilżył 
mu oczy własną śliną i położył na niego ręce. Wszystkie te gesty mia-
ły na celu stopniowo pogłębiać relację niewidomego z Jezusem. Dopie-
ro po nich, poprzez pytanie: „Czy widzisz co?” Jezus mobilizuje go, by 
osobiście zaangażował się w proces uzdrawiania. Równocześnie daje mu 
do zrozumienia, że z jego strony potrzeba cierpliwości i zaufania, gdyż 
uzdrowienie dokonuje się stopniowo, aż do całkowitego widzenia po-
przez kolejne położenie rąk na jego oczy.

Poprzez ten zewnętrzny znak uzdrowienia niewidomego Jezus zwra-
ca uwagę swoim uczniom, a dziś każdemu z nas, na potrzebę widzenia na 
płaszczyźnie duchowej, na umiejętność „jasnego i wyraźnego widzenia” 
rzeczywistości. Będzie to możliwe poprzez cierpliwe trwanie przy Nim 
i otwieranie się na Jego uzdrawiającą obecność w naszym życiu. Z ufno-
ścią pozwólmy więc Jezusowi, by nas prowadził i zbawczo dotykał mocą 
swego Słowa i sakramentów świętych zwłaszcza Eucharystii.

Pamiętajmy jednak, że proces zdrowienia i postępu w życiu ducho-
wym dokonuje się powoli, ale skutecznie. Dlatego trud i ofiara podjęta 
na tym odcinku zawsze się opłaca. A za każdym razem dowodem od-
zyskania nadziei w Chrystusie będzie nasz powrót do domu, tak jak 
nakazuje Jezus człowiekowi, któremu przywrócił wzrok. Módlmy się, 
abyśmy trwając w relacji z Jezusem Chrystusem, umacniali swoją na-
dzieję, zawsze wracając do domu, do swoich, z gotowością pełnienia 
woli Bożej, poprzez jasne i wyraźne widzenie rzeczywistości, w której 
przychodzi nam żyć.



104 Zamieszkać w Słowie

Środa piątego tygodnia wielkanocnego (czyt. Dz 15,1-6; J 15,1-8)

Kto trwa we Mnie, a Ja w nim, ten przynosi owoc obfity (J 15,5)

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie!

Przeżywając wraz z całym Kościołem Rok Jubileuszowy, powracamy 
do jego głównego przesłania, jakim jest chrześcijańska nadzieja. Skoro 
zgodnie z jego hasłem mamy być pielgrzymami nadziei, warto w świetle 
dzisiejszego słowa Bożego uświadomić sobie, na czym ona polega. Ogól-
nie mówiąc, zawsze wiąże się z przyszłością. W związku z tym, w ocze-
kiwaniu na nią potrzebna jest nie tylko postawa oczekiwania i ufności, ale 
także trwania. Nawiązuje do niej papież Franciszek w Bulli ogłaszającej 
Jubileusz i łączy ją z cierpliwością, „która jest córką nadziei i jednocze-
śnie ją wspiera” (Bulla, n. 4). W zrozumieniu istoty i potrzeby tego cier-
pliwego trwania pomaga nam dzisiejsze słowo Boże. Pod tym względem 
wyróżnia się szczególnie Ewangelia.

Jest nią fragment mowy pożegnalnej Jezusa, mający charakter ale-
gorii o winnym krzewie i latoroślach. Ponieważ nie jest to przypowieść, 
nie tylko jeden porównywalny element jest ważny, ale cały tekst zawiera 
głębsze znaczenie. Zaczynając od charakterystycznej objawicielskiej for-
muły „Ja jestem”, Jezus nazywa siebie „prawdziwym krzewem winnym”. 
W porównaniu z fałszywym, niewiernym Izraelem On jest „doskonałym 
krzewem winnym” Boga Ojca, który jako „rolnik” – Pan winnicy zapew-
nia jego żywotność.

Natomiast swoich uczniów Jezus porównuje do „latorośli”, które 
winny trwać w Nim jako „winnym krzewie”. Na konieczność tego trwa-
nia w Nim wskazuje (w tak małym fragmencie tekstu) aż siedmiokrotne 
użycie słowa „trwać”. Wyraża ono nie tylko potrzebę wiary w Jezusa, 
ale przede wszystkim potrzebę tworzenia wspólnoty i jedności z Nim 
jako źródłem życia. Bezpośrednio na niezbędność głębokiej i zażyłej 
więzi z Jezusem wskazuje Jego kategoryczne stwierdzenie: „Beze Mnie 
nic nie możecie uczynić”, w sensie zasługującego na zbawienie, na ży-
cie wieczne. Ten, kto trwa w Jezusie, staje się więc człowiekiem na-
dziei. Natomiast pozbawia się jej ten, kto traci z Nim relację i nie korzy-
sta z darów Jego nadprzyrodzonego życia.



105Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Trwanie w Jezusie nie tylko sprawia, że stajemy się ludźmi nadziei, 
ale ta nadzieja w nas może rozkwitać twórczym dynamizmem wiary. Taki 
jest bowiem zasadniczy cel trwania w Jezusie, co podkreśla w Ewangelii 
aż sześciokrotne użycie zwrotu „przynosić owoc”. Oznacza to, że swoją 
osobistą relację z Jezusem nie można traktować abstrakcyjnie i teoretycz-
nie, ale ona musi ujawnić się w zwykłej codzienności, w owocach chrze-
ścijańskiego życia.

Należy jednak pamiętać, że jakość tego owocowania zawsze zależy 
od stopnia poddania się procesowi „oczyszczenia”. Dokonuje go sam Bóg 
Ojciec poprzez słowo Jezusowego objawienia. Ono bowiem, jeśli zostaje 
przyjęte z wiarą i pozostaje w nas, wpływa na nasze myślenie, wybory 
i postępowanie. Dzieje się tak dzięki zbawczej mocy, która jest w nim. 
Ten, kto na nią się otwiera, doznaje uzdrowienia z przeciętności i życia 
pozorami. Słowo Jezusa uzdalnia go też do przyjęcia Jego miłości i życia 
ewangelicznym radykalizmem.

Jakże aktualne jest dziś przesłanie Jezusowej alegorii o winnym krze-
wie i latoroślach. Dziś bowiem tak wielu chrześcijan, może naszych bli-
skich, doświadcza pokusy niewierności i odejścia, albo pozostaje w sta-
nie przeciętności, czy braku konkretnych, przekonujących owoców życia 
chrześcijańskiego. Wielu naszych braci i sióstr jedynie pozornie trwa przy 
Chrystusie i Jego Kościele, nie żyjąc słowem Jego Ewangelii i nie ko-
rzystając z Jego miłości w świętej Eucharystii. My przeciwnie, chcemy 
umocnić się w naszym trwaniu przy Jezusie – naszym Mistrzu i Zbawi-
cielu. Otwórzmy więc na nowo nasze życie na dar Jego oczyszczającego 
Słowa i na Jego ofiarną miłość. Wówczas jeszcze mocniej staniemy się 
ludźmi wielkiej, prawdziwej nadziei.

O konieczności pozostawania w ukazanej nam przez Jezusa ewan-
gelicznej szkole nadziei utwierdza nas także pierwsze czytanie z księgi 
Dziejów Apostolskich. Mowa jest w nim o kryzysie, jaki zrodził się 
w Kościele w Antiochii Syryjskiej, w związku z nakłanianiem nawró-
conych pogan przez chrześcijan pochodzenia żydowskiego do poddania 
się obrzezaniu i zachowywaniu Prawa Mojżeszowego. W ten sposób na-
dzieja zbawienia została uzależniona od zewnętrznego znaku i praktyk 
związanych z przestrzeganiem żydowskiego Prawa. Z tej racji doszło do 
oficjalnego spotkania odpowiedzialnych za Kościół – apostołów i star-



106 Zamieszkać w Słowie

szych w Jerozolimie, którzy zadecydowali, że zbawienia nie można uza-
leżniać od zewnętrznych znaków przynależności do ludu Bożego. Naj-
ważniejszym jest bowiem to, co objawił Jezus w dzisiejszej Ewangelii. 
Według Niego nadzieją zbawienia może żyć każdy, kto trwa w jedności 
z Nim, źródłem życia. Nie zbawia nas bowiem żaden zewnętrzny znak, 
ale autentyczna relacja z Jezusem, poprzez poddawanie się procesowi 
oczyszczenia przez słowo Boże i otwieranie się na Jego miłość w Eu-
charystii.

Dziękujmy, że w przypadkach trudności i konfliktów odbierających 
nadzieję zbawienia, jej gwarantem w Kościele pozostaje zawsze Urząd 
Nauczycielski Kościoła, na czele z papieżem – Piotrem naszych czasów.

Módlmy się też w intencji naszych Braci i Sióstr, którzy żyją z dala 
od Chrystusa i wydają gorzkie owoce swego życia, aby wrócili do uzdra-
wiającej przyjaźni z Nim.

A dla siebie prośmy o wierne trwanie w tej przyjaźni, w nadziei zba-
wienia, ciągle ożywianej mocą słowa Bożego i świętej Eucharystii dla 
przynoszenia owoców nowego życia na chwałę Bogu i osiągnięcie zba-
wienia wiecznego. Amen.

Środa dwunastego tygodnia zwykłego (czyt. Rdz 15,1-12.17-18; Mt 7,15-20)

Kto trwa we Mnie, przynosi owoc obfity

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie!

Podczas naszych spotkań poświęconych nadziei otwieramy się na 
słowo Boże, aby w jego świetle stawać się prawdziwie pielgrzymami 
nadziei. Wpierw czynimy to podczas Mszy świętej, słuchając czytanych 
w niej tekstów biblijnych. Zapytajmy więc, jakie jest przesłanie o nadziei 
w dzisiejszych czytaniach mszalnych, choć w nich nie pojawia się wyraź-
nie słowo nadzieja.

Jednak w pierwszym czytaniu z Księgi Rodzaju staje przed nami 
prawdziwy wzór człowieka nadziei, jakim był Abram, czyli Abraham 
„ojciec wszystkich wierzących” (Rz 4,11). Jego nadzieja przejawiała się 
w bezgranicznym zaufaniu Bożym obietnicom. Jeśli obietnica ziemi była 
łatwiejsza do przyjęcia, to obietnica potomka była wprost niewiarygod-
na. Dlatego zgorzkniały Abram proponuje rozwiązanie oparte na adopcji 



107Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

swego sługi Eliezera. Jednak Bóg ponownie obiecuje mu narodziny dzie-
dzica, który w przyszłości zapewni mu liczne potomstwo. Dodatkowo 
Bóg ponawia również obietnicę ziemi i zawiera z nim przymierze, przez 
które gwarantuje mu dotrzymanie tychże obietnic.

Jak Abraham my również pokładamy nadzieję w Bożych obietnicach, 
ale objawionych w Synu Bożym, Jezusie Chrystusie, i potwierdzonych 
Jego męką, śmiercią i zmartwychwstaniem. Obietnice te dotyczą naszego 
zbawienia nie tylko w wymiarze ziemskim, ale przed wszystkim w per-
spektywie życia wiecznego. Konkretnym przejawem spełniania się tych 
obietnic już tutaj na ziemi są zwyczajne dobre owoce ludzkiego życia. 
I o nich mówi Jezus w dzisiejszej Ewangelii. To one są kryterium, po któ-
rym można rozpoznać ludzi, którzy w Nim pokładają nadzieję. Dlatego 
Jezus dwukrotnie mówi: „Poznacie ich po ich owocach”.

Zauważmy, że Jezusowe kryterium „dobrego owocu” nie bazuje 
na przydatności owocu do jedzenia, lecz na jego spójności gatunkowej 
z drzewem, które go rodzi. Dlatego Jezus mówi, że cierń nie może wydać 
winogrona, ani oset figi. Ale kiedy oset wydaje ciernie, jest dobry, podob-
nie jak figowiec, który rodzi figi.

Przenosząc ten obraz w świat ludzi, możemy powiedzieć, że kryte-
rium oceny człowieka odnosi się do wewnętrznej spójności jego powo-
łania i życia, jego słów i czynów. Stąd przestroga Jezusa, by strzec się 
fałszywych proroków, czyli przebierańców; takich, którzy są drapieżnymi 
wilkami w owczej skórze. Trudno w tym wypadku liczyć na dobre owo-
ce. Taki ktoś nigdy nie będzie człowiekiem nadziei, bo swoim życiem 
zaprzecza swemu powołaniu.

Jaki stąd wniosek? Zawsze będziemy wiarygodni, gdy będziemy 
pokładać nadzieję w Chrystusie i trwać w Nim jak w winnym krzewie. 
Wówczas z pewnością będziemy wydawać dobre owoce i będziemy 
prawdziwie ludźmi nadziei. Tak jak to czynimy, trwajmy więc w Chry-
stusie. Żyjmy Jego Słowem, otwierajmy się na Jego miłość w Eucharystii 
i w sakramencie pojednania. Wówczas będziemy przynosili owoce no-
wego życia i będziemy stawać się zwiastunami, prorokami nadziei, która 
nigdy nie umiera. Niech tak też się stanie poprzez nasze dzisiejsze spotka-
nie z Chrystusem w Eucharystii i słowie Bożym. Amen.



108 Zamieszkać w Słowie

4.	 Zjazd formacyjny Dzieła Biblijnego (Jarosław, 12.10.2024 r.)
Powitanie uczestników i zawiązanie wspólnoty

Niech będzie pochwalony Jezus Chrystus.

Serdecznie witam wszystkich uczestników naszego corocznego spo-
tkania formacyjnego Dzieła Biblijnego.

Przynajmniej raz w roku możemy wspólnie modlić się słowem Bo-
żym, umacniać wiarę w jego zbawczą moc i otwierać na biblijny apostolat.

Spotkanie ma charakter formacyjny. Jest potrzebne dla konsolidacji 
świadków i apostołów słowa Bożego. Dziś jest to pilne i naglące wy-
zwanie.

Dzisiejsze spotkanie ma na celu uświadomienie sobie, jakie zadanie 
stoi przed nami w czekającym nas Roku Świętym 2025.

Mamy być pielgrzymami nadziei. Stąd wykład poświęcony będzie 
słowu Bożemu, ale od tej strony, jak w jego świetle i mocy być prawdzi-
wie pielgrzymem nadziei.

Po konferencji na ten temat będziemy uczestniczyć we Mszy świętej, 
której będzie przewodniczył i homilię wygłosi nasz biblista, profesor Se-
minarium Duchownego ks. Maciej Dżugan.

Formularz Mszy świętej będzie maryjny: O NMP Matce świętej na-
dziei. Ona całą nadzieję złożyła w Panu. Wzięta do nieba, stała się nadzie-
ją wiernych. Dla wszystkich dzieci Adama przyświeca jako „znak pewnej 
nadziei i pociechy” aż przyjdzie dzień Pański!

Mszę świętą ofiaruję w intencji całej naszej wspólnoty i Dzieła Biblij-
nego o jego rozwój, nowych członków i dobre przeżycie Roku Świętego.

Po Mszy świętej o godz. 1200 zapraszam na skromny poczęstunek. Po 
nim o godz. 1330 spotkamy się ponownie, aby wysłuchać ogłoszeń i infor-
macji o działalności Dzieła Biblijnego.

Po nich będzie jeszcze wystawienie Najświętszego Sakramentu, mo-
dlitwa zawierzenia i błogosławieństwo.

Wykład: Pielgrzymi nadziei w świetle i mocy słowa Bożego

Mając na uwadze zbliżający się Zwyczajny Jubileusz Roku 2025, 
chciałbym podjąć temat nadziei. Wybrał go bowiem papież Franciszek, 
który ogłaszając Jubileusz bullą Spes non confundit, nadał mu hasło 



109Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

„Pielgrzymi nadziei”. Tak więc Kościół katolicki przez cały najbliższy 
rok 2025, przeżywany jako Rok Święty, będzie otwierał się na światło 
chrześcijańskiej nadziei i głosił ją światu, który jej tak bardzo potrzebuje. 
Wychodząc naprzeciw temu wyzwaniu, zgodnie ze swoją misją w Ko-
ściele, Dzieło Biblijne będzie służyć pomocą w otwieraniu się na cnotę 
nadziei i w jej umacnianiu poprzez korzystanie z Pisma Świętego. Z my-
ślą o przygotowaniu do owocnego przeżywania Jubileuszu poświęconego 
nadziei, niniejszy wykład będzie próbą odpowiedzi na pytanie: dlaczego 
słowo Boże jest pewnym źródłem nadziei dla nas pielgrzymów wędrują-
cych przez ziemię do wiecznej ojczyzny w niebie (por. Flp 3,20).

1.	 Potrzeba nadziei

Zanim odpowiemy sobie na postawione na wstępie pytanie, zauważ-
my najpierw, jak trafny był wybór nadziei na przewodni temat dla całego 
Roku Świętego. Z pewnością na taki wybór papieża decydujący wpływ 
miała aktualna sytuacja na świecie, a także w samym Kościele. Ludzi do-
brej woli na całym świecie ogarnia coraz większy niepokój o przyszłość 
z racji dotykających nas różnego rodzaju kataklizmów, kryzysów i zawi-
rowań, toczących się wojen i konfliktów w różnych częściach świata.

Równocześnie świat pyszni się swoją samowystarczalnością i swy-
mi dziełami; szczyci się postępem, demokracją, techniką, mass mediami. 
W swej pysze zaprzecza istnienia grzechu, odsuwa człowieka od Boga 
i odrywa od Kościoła. Wielu światowym siłom zależy na relatywizowa-
niu wartości w imię źle pojętej wolności, zasiewanie nieładu w myśleniu 
i osłabianiu religijności.

W takim świecie coraz bardziej ujawnia się deficyt nadziei w ludzkich 
sercach. Przejawem tego staje się coraz większy zamęt i dezorientacja, 
wzrost pesymizmu i zwątpienia, agresja i instrumentalne traktowanie lu-
dzi, trudności w urzeczywistnianiu braterstwa, otwartości i gotowości do 
bezinteresownej służby drugim.

Także w Kościele trudno o nadzieję i pogodę ducha. Obok znanych 
przejawów kryzysu w jego życiu, takich jak ustawanie praktyk religij-
nych czy malejąca liczba powołań do wyłącznej służby Bożej, wielu drę-
czy to, co w takiej skali nie było dotąd znane: zepsucie i skandale moralne 
sięgające samych szczytów oraz zamęt w nauczaniu w kwestiach dok-



110 Zamieszkać w Słowie

trynalnych i moralnych najwyższej rangi. Formalnie w Kościele nie jest 
nauczana heretycka doktryna, ale pojawiają się zwodnicze i wieloznaczne 
wypowiedzi; raz po raz wypływają na powierzchnię pragnienia dostoso-
wywania Objawienia do kultury lub nurtów, które relatywizują wiarę. Bez 
znieczulenia pisze o tym Ralph Martin w swej wstrząsającej książce „Ko-
ściół w kryzysie” (Wydawnictwo AA, Kraków 2021).

Aktualny stan zamętu, podziałów, zepsucia i grzechu, świadczy o tym, 
że jesteśmy pośrodku totalnej walki duchowej. Ale zamiast wpadać w pa-
nikę, musimy zdawać sobie sprawę z tego, że jesteśmy na nią skazani już 
od raju (por. Rdz 3,15), aż po koniec świata, kiedy jak mówi Apokalipsa, 
nastanie „niebo nowe i ziemia nowa” (Ap 21,1). Jednak w tej walce nie 
jesteśmy skazani jedynie na samych siebie, co więcej, już odnieśliśmy 
zwycięstwo w Jezusie Chrystusie, mocą Jego Paschy, w której objawił się 
jako prawdziwy Syn Boży. Tak więc źródło naszej nadziei jest w Bogu, 
który okazał się naszym Wybawicielem i na zawsze pozostał Nim w swo-
im Synu Jezusie Chrystusie, Panu naszym. Zapytajmy więc czym jest na-
dzieja zakotwiczona w tajemnicy Boga, który objawił się i dał się poznać 
jako nasz Wybawca i Ostoja naszej nadziei.

2.	 Nadzieja zakotwiczona w Bogu

Nadzieja, o której mówimy, nie jest czysto ludzkim myśleniem o lep-
szej, szczęśliwszej przyszłości. Wprawdzie, jak mówi papież Benedykt 
XVI w encyklice o chrześcijańskiej nadziei Spe salvi (2007 r.), codzien-
nie potrzebujemy małych i większych nadziei, które „podtrzymują nas 
w drodze”. Jednak dodaje, że „bez wielkiej nadziei, która musi przewyż-
szać pozostałe, są one niewystarczające”. Papież wyjaśnia, że „Tą wielką 
nadzieją może być jedynie Bóg, który ogarnia wszechświat, i który może 
nam zaproponować i dać to, czego sami nie możemy osiągnąć” (n. 31).

Skoro chodzi o nadzieję, która ma zakotwiczenie w Bogu, nazywa-
my ją, podobnie jak wiarę i miłość, cnotą teologalną, czyli habitualną 
i trwałą dyspozycją człowieka. Jak mówi Katechizm, ona uzdalnia do 
„uczestnictwa w naturze Bożej”, do „życia w jedności z Trójcą Świętą” 
(KKK 1812). Jest to możliwe, gdyż nadzieja jest darem Bożym, udzie-
lonym chrześcijaninowi w sakramencie chrztu wraz z wiarą i miłością. 
Wszczepiona w człowieka wraz z łaską uświęcającą uzdalnia go do ży-



111Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

cia w łączności z Bogiem. Dlatego bez Boga nie ma prawdziwej nadziei. 
Wyraźnie podkreśla to papież Benedykt XVI, kiedy pisze: „Prawdziwą, 
wielką nadzieją człowieka, która przetrwa wszelkie zawody, może być 
tylko Bóg”. Nie dziwi więc jego stwierdzenie: „W tym sensie prawdą 
jest, że kto nie zna Boga, chociaż miałby wielorakie nadzieje, w gruncie 
rzeczy nie ma nadziei, wielkiej nadziei, która podtrzymuje całe życie” 
(SpS, 27).

Nadzieja jako cnota teologalna, zakotwiczona w Bogu, ma ścisły 
związek z dwoma pozostałymi, czyli z wiarą i miłością. Jak mówi Kate-
chizm, wszystkie one „odnoszą się bezpośrednio do Boga”, „ich począt-
kiem, motywem i przedmiotem jest Bóg Trójjedyny” (KKK 1812). Ich 
kolejność w postaci triady: wiara, nadzieja, miłość utworzył św. Paweł 
(por. 1 Kor 13,13; Ga 5,5-6). Mając na uwadze związek tych cnót, papież 
Franciszek w bulli Spes non confundit ogłaszającej Jubileusz Roku 2025, 
tak określił rolę nadziei: „W ich nierozerwalnym dynamizmie nadzieja 
jest tą, która niejako nadaje orientację, wskazuje kierunek i cel chrześci-
jańskiej egzystencji” (Bulla, 18). A jej pewność i niezawodność Franci-
szek uzasadnia tym, że „opiera się na wierze i karmi się miłością, a tym 
samym pozwala iść naprzód w życiu” (Bulla, 3).

3.	 Nadzieja oparta na Bożym objawieniu

Ponieważ chrześcijańska nadzieja opiera się na wierze, zapytajmy 
o ten jej fundament, na którym możemy się oprzeć. Są nim Boże obiet-
nice przekazane ludziom w nadprzyrodzonym objawianiu się Boga po-
przez słowa i czyny zbawcze. To one składają się na historię zbawienia, 
która osiąga swój punkt kulminacyjny w objawieniu Jezusa Chrystu-
sa, Syna Bożego. Do całości tego Bożego objawienia, jakie dokonało 
się w ramach judeo-chrześcijańskiej historii zbawienia, mamy dostęp 
w Biblii. Dzięki niej, w wierze Kościoła, mamy więc dostęp do wszyst-
kich Bożych obietnic. Dlatego jak pisze papież Franciszek, „nadzieja 
chrześcijańska nie zawodzi ani nie rozczarowuje, ponieważ opiera się 
na pewności, że nic i nikt nigdy nie będzie w stanie oddzielić nas od 
Bożej miłości” (Bulla, 3).

Jako chrześcijanie tę pewność Bożej miłości mamy w Jezusie Chry-
stusie. To Jego zbawcze dzieło, potwierdzone męką, śmiercią i zmar-



112 Zamieszkać w Słowie

twychwstaniem jest fundamentem naszej nadziei, która dzięki działaniu 
Ducha Świętego jest w nas „stale odnawiana i niewzruszona” (Bulla, 3). 
Dzięki mocy tej nadziei, jak pisze papież Franciszek, „mamy pewność, 
że dzieje ludzkości i każdego z nas nie biegną w kierunku ślepego zaułku 
czy ciemnej otchłani, ale są ukierunkowane na spotkanie z Panem chwały. 
Żyjemy zatem w oczekiwaniu na Jego powrót i w nadziei życia wieczne-
go w Nim” (Bulla, 19).

Skoro Biblia jest zapisem Bożego objawienia i przekazem Bożych 
obietnic niosących nadzieję w Chrystusie, z niej należy ją czerpać i ją 
umacniać. Z tej fundamentalnej racji Biblia winna być przedmiotem na-
szej lektury i modlitwy słowem Bożym z zaufaniem do niego i wytrwa-
łym oczekiwaniem na jego wypełnienie. Historia biblijnej nadziei tak 
naprawdę zaczyna się od Abrahama, a jej wzorem pozostanie na zawsze 
jego całkowite zaufanie Bogu, który mu się objawił. Natomiast kończy 
się żarliwym, modlitewnym wołaniem miłości na zakończenie Apokalip-
sy: „Przyjdź, Panie Jezu!”. Jest ono najpiękniejszym wyrazem chrześci-
jańskiej nadziei opartej na niezwyciężonym Słowie, które jeszcze walczy 
i króluje przy boku swoich wyznawców, którzy w Nim pokładają ufność, 
świadomi bliskości Jego ostatecznego zwycięstwa.

Choć cała Biblia pełna jest nadziei, bo pełna jest Boga, wyraźnie na 
jej obecność wskazuje terminologia, jaka używana jest na jej określenie. 
W Starym Testamencie cechuje ją duże bogactwo. Pojęcie nadziei oddają 
słowa, zarówno czasowniki jak i rzeczowniki, które mają w sobie aspekt 
związany z przyszłością i odwołują się do idei czuwania, oczekiwania, 
spodziewania się, ufności i trwania. Najczęściej słowa te pojawiają się 
w księgach prorockich, w Psalmach i w Księdze Hioba. Natomiast w No-
wym Testamencie na określenie nadziei używa się rzeczownika elpis  
(53 razy) i czasownika „mieć nadzieję” elpidzō (31 razy). Rzadko po-
jawiają się one w Ewangeliach, natomiast większość z nich występu-
je w listach Pawła, w Liście do Hebrajczyków i w listach katolickich. 
Wybitnym teologiem chrześcijańskim nadziei pozostaje św. Paweł, który 
najczęściej i najszerzej korzysta ze słów oznaczających nadzieję i najpeł-
niej rozwija jej tematykę. On nie tylko żył nadzieją Kościoła, ale przy-
czynił się do jej ubogacenia, zwłaszcza w perspektywie czekających nas 
wydarzeń eschatologicznych.



113Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

4.	 Nadzieja ze światła Bożej prawdy

Chcąc umacniać nadzieję, sięgając po natchniony, biblijny zapis Bo-
żego objawienia, należy szukać w nim obiektywnej, objawionej prawdy. 
Takie szukanie jest konieczne z uwagi na fakt, że Biblia obok niewątpliwie 
prawdziwych i słusznych wypowiedzi zawiera także takie, które wydają 
się zaprzeczać jej bezbłędności, albo są niedoskonałe lub naiwne. Zamiast 
gorszyć się tym i na siłę walczyć w jej obronie, należy pozytywnie pytać, 
jaką prawdę ona przekazuje. W tym przypadku, jak naucza Sobór Waty-
kański II, chodzi o prawdę utrwaloną w Biblii pod natchnieniem Ducha 
Świętego „dla naszego zbawienia” (KO 11). Poprzez tę formułę Sobór nie 
wprowadza jakiegoś materialnego ograniczenia prawdy, ale wskazuje je-
dynie na punkt widzenia, z jakiego należy ją szukać i osądzać. Wtedy jest 
on prawdziwy, gdy z woli Bożej ma związek ze zbawieniem człowieka 
i nadaje sens ludzkiej egzystencji aż po samą wieczność.

Jednak z tej racji, że prawda zbawcza zawarta w Biblii wyrażona jest 
w różnych formach i na różne sposoby, należy ją czytać ze zrozumieniem. 
Dotyczy to nie tylko Starego Testamentu, ale także Nowego Testamentu. 
Ponieważ przekaz Bożej prawdy zdeterminowany jest różnymi uwarun-
kowaniami historyczno-kulturowymi, nie można ich lekceważyć. Chcąc 
zrozumieć Boga, wpierw trzeba zrozumieć człowieka w ramach jego ję-
zyka, środowiska i kultury. Pomijanie faktów historyczno-literackich za-
wartych w tekście zawsze będzie grozić deformacją prawdy, jaką autor 
natchniony chciał w nim przekazać.

Szukając w Biblii prawdy zbawczej, należy mieć też na uwadze fakt, 
że przy całej różnorodności tekstów łączy je wspólny cel. Jest nim uka-
zywanie, stopniowe odsłanianie jednego zbawczego planu Boga. To, co 
szczegółowe, należy zatem rozumieć na podstawie całości. Jest to jednak 
jedność dynamiczna, zakładająca rozwój, ale dopuszczająca różnorod-
ność wynikającą z odmiennej sytuacji społeczno-historycznej wydarzeń. 
Dlatego prawdę zbawczą należy przyjmować w całej integralności obja-
wienia. Oczywiście w jej centrum zawsze pozostaje tajemnica Chrystu-
sa. W Nim bowiem, w Jego śmierci i zmartwychwstaniu, definitywnie 
zbawienie się zrealizowało. Dzięki temu możliwe jest głębsze i bogatsze 
znaczenie tekstów świętych, daleko przekraczające ich sens wyrazowy. 



114 Zamieszkać w Słowie

Dotyczy ono perspektywy wiary, moralnego postępowania i tajemnic 
przyszłego życia w Bogu.

Dostęp do tak rozumianej biblijnej prawdy staje się światłem dla 
nadziei tak bardzo potrzebnej w dzisiejszym świecie. Człowiek współ-
czesny za nadto zawierzył bowiem swej wartości, zaniedbując wartość 
obiektywnej, objawionej prawdy. Od Oświecenia wmawia się mu, że jest 
samowystarczalny w swej naturze. Stąd cechuje go zuchwała ufność we 
własne możliwości i w zdolność ustanowienia doskonałego świata bez 
odniesienia do objawionej Bożej prawdy. A skoro się ją neguje i podwa-
ża, szerzy się coraz większy zamęt, relatywizm i nienormalność. Dlatego 
nadzieją dla świata, a także dla Kościoła, staje się pilna potrzeba powrotu 
do światła obiektywnej, zbawczej prawdy Bożego objawienia zawartego 
w Piśmie Świętym.

5.	 Nadzieja w mocy Ducha Świętego

Nadzieja płynąca ze światła odkrytej w Biblii Bożej prawdy dotyczą-
cej naszego zbawienia znajduje potwierdzenie i umocnienie w działaniu 
Ducha Świętego w tym, kto z wiarą ją przyjmuje. Jest to jeden z podsta-
wowych aspektów obecności Ducha w życiu każdego wierzącego w Chry-
stusa. Na zewnętrznej, czysto ludzkiej płaszczyźnie, to działanie pozosta-
je ukryte. Natomiast ujawnia się od wewnątrz jako działanie oświecające 
i wspomagające w otwieraniu się i przyjmowaniu nadprzyrodzonego daru 
Bożej łaski.

Cały ten proces Ducha, który umacnia nadzieję, doskonale wyjaśnia 
papież Benedykt XVI w encyklice Spe salvi. Czyni to przy okazji komen-
towania zdania z Listu do Hebrajczyków: „Wiara zaś jest poręką tych 
dóbr, których się spodziewamy, dowodem tych rzeczywistości, których 
nie widzimy” (Hbr 11,1). W oparciu o ten werset, papież twierdzi, że nie 
jest to jednak jak chciał Luter, wyraz wewnętrznego nastawienia, subiek-
tywnego „przekonania”, ale obiektywny „dowód” na istnienie rzeczy, ja-
kie mają ostatecznie nadejść, ale są już „w nas w zarodku jako rzeczywi-
stość dynamiczna” (SpS, 7).

Właśnie to, że one są już „w nas w zarodku”, jest skutkiem działania 
Ducha Świętego w nas. To On jest wewnętrznym Nauczycielem słuchania 



115Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

i posłuszeństwa słowu Bożemu. Bez daru Ducha tekst Biblii pozostaje 
przed nami zamknięty. To dzięki Niemu staje się możliwe przejście od 
zwyczajnego zrozumienia tekstu do spotkania z żywym słowem Boga. 
To On wzbudza w czytającym Biblię modlitwę i przekształca go w czło-
wieka duchowego, tak że staje się naśladowcą Chrystusa w codziennym 
życiu poprzez posłuszeństwo objawionej w Nim woli Bożej.

Nie stanie się to jednak nagle, bez naszego zaangażowania. Wymaga 
bowiem zaufania wierności Boga i cierpliwego, ufnego oczekiwania na 
urzeczywistnienie się Chrystusowych obietnic w mocy Ducha Świętego. 
Jak zauważa papież Franciszek, nie jest to rzeczą łatwą, gdyż jesteśmy 
chwiejni i niecierpliwi. Jest to cecha współczesnych ludzi, którzy jak pi-
sze papież, „nawykli już, by chcieć wszystkiego i natychmiast” (Bulla, 4). 
Tymczasem chrześcijańska nadzieja wymaga wiernego otwierania się na 
światło Chrystusowej Ewangelii oraz żywej relacji z Duchem Świętym. 
Dopiero wówczas owocem tego staje się większy dynamizm chrześci-
jańskiego życia i zdolność nawet do największych ofiar. Potwierdzeniem 
tego jest świadectwo męczenników, ale także życie wyznawców Chrystu-
sa, którzy jak zauważa Benedykt XVI, mieli świadomość, że „oczekiwa-
na rzeczywistość” jest już „prawdziwą obecnością”. Dlatego papież pisze, 
że z ich nadziei „zrodziła się nadzieja dla innych, którzy żyli w ciemno-
ściach i bez nadziei” (SpS, 8).

Oby tak też było dzięki naszej cnocie nadziei. Postanówmy więc, że 
każdy dzień Roku Świętego 2025 będzie dla nas czasem umacniania się 
w nadziei pokładanej w Chrystusie poprzez wytrwałe otwieranie się na 
światło prawdy słowa Bożego i moc działającego w nim i przez niego 
Ducha Świętego. Na tę drogę pielgrzymów nadziei już dziś przyjmijmy 
modlitewną zachętę papieża Franciszka: „Pozwólmy, by od teraz pocią-
gnęła nas nadzieja i pozwólmy, by przez nas stała się zaraźliwa dla tych, 
którzy jej pragną. Niech nasze życie mówi im: „Ufaj Panu, bądź mężny, 
niech się twe serce umocni, ufaj Panu!” (Ps 27,14). Niech moc nadziei 
wypełnia naszą teraźniejszość w ufnym oczekiwaniu na powrót Pana Je-
zusa Chrystusa, któremu niech będzie cześć i chwała teraz i na przyszłe 
wieki” (Bulla, 25).



116 Zamieszkać w Słowie

Modlitwa zawierzenia przed Najświętszym Sakramentem

Pieśń: O mój Jezu w hostii skryty.

Panie Jezu Chryste, obecny wśród nas w Najświętszym Sakramencie, 
bądź uwielbiony za dar wiary, nadziei i miłości, którymi nas nieustan-
nie obdarzasz. Dziękujemy Ci, że w Twojej obecności znajdujemy bez-
pieczeństwo i pocieszenie, że Twoje obietnice są pewne i niezawodne. 
W tych czasach niepewności Twoja stałość daje nam nadzieję, a Twoja 
obecność jest naszą mocą. Bądź uwielbiony Panie, odwieczne Słowo, 
które stało się ciałem, aby objawić nam istotę prawdziwego Boga.

Pieśń:	 Pan jest mocą swojego ludu,
		  Pieśnią moją jest Pan.
		  Moja tarcza i moja moc,
		  On jest mym Bogiem, nie jestem sam.
		  W Nim moja siła, nie jestem sam.

Mamy być w świecie pielgrzymami nadziei, mamy budzić nadzieję 
u innych. Św. Paweł pisze: „A Bóg, dawca nadziei, niech wam udzieli 
pełni radości i pokoju w wierze, abyście przez moc Ducha Świętego byli 
bogaci w nadzieję” (Rz 15,13).

Potrzeba nam tego bogactwa, dlatego prosimy Cię Panie, rozbudź 
w nas nadzieję, obdarz jeszcze większą wiarą i miłością. Daj nam łaskę, 
abyśmy byli w stanie przezwyciężać wszelkie przeciwności, zachowując 
w naszej duszy spokój i ufność. A wszystko po to, abyśmy mogli być na-
rzędziami Twego pokoju.

Jezu, który żyjesz i królujesz pośród nas – Ty jesteś naszą nadzieją!
Jezu, który pokonałeś śmierć i wszelki grzech – 
Jezu, który zmartwychwstałeś dla nas
Jezu, Odkupicielu świata
Jezu, Książe pokoju
Jezu, Sakramencie nadziei

Pieśń:	 Chrystus, Chrystus, to nadzieja cała nasza (ref).
		  Umierając zło zwyciężył, pokój nam ogłasza.
		  On do Ojca nas prowadzi, miłość czyni życia prawem.
		  Chrystus naszym jest pokojem, naszym pojednaniem.



117Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

1.	 On jest Słowem nad wiekami,
	 Pierworodnym pośród stworzeń.
	 Bóg przez Niego dał nam życie.
	 I ukazał nam swą chwałę.

Panie Jezu Chryste, nasza Nadziejo, zwracamy się do Ciebie w ufnej 
modlitwie.
	– Za chrześcijan, aby ufali w prawdę Bożego objawienia, jaką głosi 

i nią żyje Twój Kościół, 
W. Panie, rozbudź naszą nadzieję!

	– Za rodziców, kapłanów, nauczycieli, aby pomagali trwać w nadziei 
i dawali świadectwo, że Bóg spełnia swoje obietnice, że nigdy nie 
zawodzi i nigdy nie opuszcza człowieka w potrzebie.

	– Za ludzi pogrążonych w zwątpieniu, rozpaczy, aby zostali obdarowa-
ni światłem i mocą Twojej Ewangelii.

	– Za naszych bliskich, za nas samych, abyśmy w Roku Świętym umoc-
nili się w nadziei, wytrwale otwierając się na słowo Boże.

	– Za nas samych…

Pieśń:	 Wielbić Pana chcę,
		  Radosną śpiewać pieśń.
		  Wielbić Pana chcę,
		  On źródłem życia jest!

Modlitwa Jubileuszu:

Ojcze, który jesteś w niebie, niech wiara, którą nam dałeś 
w Twoim Synu Jezusie Chrystusie, naszym Bracie, 
i płomień miłości rozlany w naszych sercach przez Ducha Świętego, 
obudzą w nas błogosławioną nadzieję na przyjście Twojego Królestwa. 
Niech Twoja łaska przemienia nas w pracowitych siewców 
ewangelicznych ziaren, które będą zaczynem ludzkości i kosmosu, 
w ufnym oczekiwaniu nowego nieba i nowej ziemi, 
gdy moce zła zostaną pokonane, a Twoja chwała objawi się na wieki. 
Niech łaska Jubileuszu ożywi w nas, pielgrzymach nadziei, 
pragnienie dóbr niebieskich i rozleje po całej ziemi radość i pokój 
naszego Odkupiciela. Tobie Boże, błogosławiony po wsze czasy,  
niech będzie cześć i chwała na wieki. W. Amen.



118 Zamieszkać w Słowie

Panie Jezu, odnów w nas zapał misyjny. Maryjo, Matko naszego Pana, 
któraś w swym Sercu zachowała wszystkie Jego słowa i czyny, uproś nam 
łaskę serca otwartego i posłusznego Bogu.

Jezu, cichy i pokornego Serca…
Niepokalane Serce Maryi…
Tobie Chryste, cześć i chwała teraz i na wieki wieków. Amen.

Pieśń:	 Będę śpiewał Tobie, mocy moja
		  Ty Panie jesteś mą nadzieją
		  Tobie ufam i bać się nie będę

Módlmy się:

Boże, Ty nas odnawiasz przez Najświętszy Sakrament † i niech On 
napełni nasze serca słodyczą Twojej miłości † i pomoże nam uświęcać 
się w prawdzie i dążyć do niewypowiedzianych bogactw Twojego Króle-
stwa. Przez Chrystusa Pana naszego.

Pieśń końcowa: Niechaj z nami będzie Pan.



119Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

5. VI Niedziela Słowa Bożego (26.01.2025 r.)

Homilia na Niedzielę Słowa Bożego (Przemyśl, parafia św. Brata Alberta)

„Ustanów, Panie, święto Biblii!
Radosne święto Ksiąg,
Które wcieliłeś w słowa człowiecze!
Święto Spożywania Pisma Świętego!”

Tak modlił się zmarły w 1987 roku Roman Brandstaetter, wybitny 
katolicki pisarz, znawca i miłośnik Biblii. Można powiedzieć, że ta jego 
modlitwa po latach została wysłuchana. Świadczy o tym ustanowienie 
przez papieża Franciszka w 2019 roku w całym Kościele Niedzieli Słowa 
Bożego, zawsze w III niedzielę zwykłą w ciągu roku liturgicznego. Po-
nieważ każda niedziela jest dla chrześcijan szczególnym dniem poświę-
conym słowu Bożemu, papież postanowił, by ta III niedziela zwykła była 
w Kościele wyróżniającym się świętem Biblii, świętem Spożywania Pi-
sma Świętego.

W ten sposób papież wyraził pragnienie, aby to święto promienio-
wało na cały Kościół i przypominało o nieustannym karmieniu się sło-
wem Bożym. Czynimy to, gdy regularnie, przez cały rok, uczestniczymy 
w niedzielnej Eucharystii, na której przy stole słowa Bożego karmimy się 
objawioną Bożą prawdą. Z radością trzeba powiedzieć, że to niedzielne 
spotkanie ze słowem Bożym wielu ponawia, uczestnicząc w parafialnej 
grupie biblijno-modlitewnej, czytając Pismo Święte w rodzinie, czy też 
indywidualnie w wyznaczonym przez siebie rytmie i korzystając z róż-
nych dostępnych pomocy, także tych elektronicznych.

Zgodnie z wolą papieża Franciszka tegorocznej, już szóstej Niedzieli 
Słowa Bożego przyświeca motto: „Pokładam nadzieję w Twoim słowie” 
(Ps 119,74). W ten sposób wpisuje się ona w trwający w Kościele Rok 
Jubileuszowy, który przeżywamy pod hasłem: „Pielgrzymi nadziei”. Pa-
pież przypomina nam, że prawdziwie jesteśmy nimi, gdy pokładamy uf-
ność w Bożym słowie, jakim jest Pismo Święte. Ono bowiem jest zapisem 
nadprzyrodzonego i osobowego objawienia się Boga pod natchnieniem 
Ducha Świętego. Dzięki temu jako żywe i prawdziwe słowo Boże jest 
podstawowym źródłem naszej nadziei. A tej nadziei opartej na słowie Bo-
żym dziś szczególnie potrzebujemy.



120 Zamieszkać w Słowie

Wynika to z sytuacji, w jakiej przychodzi nam żyć. Z jednej strony 
dotykają nas różnego rodzaju kataklizmy, kryzysy i zawirowania, toczą-
ce się wojny i konflikty w różnych częściach świata. Z drugiej strony 
współczesny człowiek zanadto zawierzył sobie i swoim osiągnięciom. 
W swej pysze zaprzecza istnieniu grzechu, odchodzi od Boga i obiek-
tywnej, objawionej prawdy. Wielu światowym, bezbożnym siłom, zależy 
na relatywizowaniu wartości, w imię źle pojętej wolności, na zasiewaniu 
nieładu w myśleniu i osłabianiu religijności. W takim świecie coraz bar-
dziej ujawnia się deficyt nadziei w ludzkich sercach. Przejawem tego staje 
się coraz większy zamęt i dezorientacja, wzrost pesymizmu i zwątpienia, 
agresja, trudności w urzeczywistnianiu braterstwa i gotowości do bezin-
teresownej służby drugim.

Żyjąc w takim świecie, zamiast wpadać w panikę, trzeba nam jako 
ludziom wierzącym, tym bardziej pokładać nadzieję w Bożym słowie. 
Stanie się to możliwe pod warunkiem, że będziemy wytrwale korzystać 
ze słowa Bożego podczas niedzielnej Eucharystii i często sięgać po Pismo 
Święte we wspólnocie rodzinnej czy parafialnej, lub podczas indywidu-
alnej lektury. Jak to winniśmy czynić, aby słowo Boże było rzeczywiście 
podstawą naszej nadziei, nieustannie ją ożywiało i umacniało zwłaszcza 
w przeżywaniu bolesnych i trudnych wyzwań naszego życia? Trzy pod-
powiedzi na to pytanie znajdujemy w wysłuchanych przed chwilą czyta-
niach mszalnych dzisiejszej niedzieli.

W pierwszym czytaniu z Księgi Nehemiasza usłyszeliśmy opis wiel-
kiego narodowego święta Biblii po powrocie Izraelitów z niewoli babi-
lońskiej i odbudowaniu świątyni jerozolimskiej. Była to inicjatywa ka-
płana i pisarza Ezdrasza, który odnowę życia religijnego i społecznego 
narodu widział w powrocie wszystkich do słowa Bożego. Ten powrót był 
możliwy poprzez wspólnotową lekturę Księgi Bożego Prawa. W jej skład 
wchodziło czytanie Księgi i jej objaśnianie przez lewitów, aby słuchający 
mogli zrozumieć czytanie.

Jest to pierwszy podstawowy warunek, aby słowo Boże stawało się 
dla nas źródłem nadziei. Trzeba przeczytać święty tekst, starać się go zro-
zumieć i przyjąć do swego serca. W liturgii mszalnej czy w grupie poma-
ga nam w tym kapłan, lektor czy animator. Jeśli czytamy Biblię indywi-
dualnie, to sami musimy sobie radzić. Pamiętajmy jednak, że nigdy nie 



121Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

zrozumiemy wszystkiego do końca, że Biblia w końcu sama się tłumaczy. 
Nie zrażajmy się, jeśli czegoś nie rozumiemy; a radujmy się tym Słowem, 
które nas poruszyło i do nas zostało skierowane.

Chrześcijanin nie może jednak poprzestać na samym tylko przeczy-
taniu tekstu biblijnego, zrozumieniu go i przyjęciu, ale winien jeszcze 
dokonać jego aktualizacji w swoim życiu. Poucza nas o tym dzisiejsza 
Ewangelia opisująca świąteczny, szabatowy dzień słowa Bożego w sy-
nagodze Nazaretu. Pojawił się w niej Jezus, który po odczytaniu tekstu 
proroka Izajasza, oświadczył: „Dziś spełniły się te słowa Pisma, któreście 
słyszeli”. W ten sposób Jezus wskazał, że wraz z Nim nastał już czas 
„spełnienia się słów Pisma”. W Nim więc należy szukać jego zbawczej 
aktualizacji. W Nim bowiem rozpoczął się już niekończący się, jubile-
uszowy „rok łaski Pana”.

Podczas lektury każdego tekstu Biblii należy więc zachować posta-
wę rodaków Jezusa, którą Łukasz określił słowami: „Oczy wszystkich 
były w Nim utkwione”. Podobnie i my. Kiedy czytamy i słuchamy słowa 
Bożego, to z wiarą mamy również wpatrywać się w Jezusa, aby w Nim 
odkrywać nie tylko zrozumienie, ale sposób i moc do wypełnienia Słowa 
zgodnie z Jego interpretacją. Jest to drugi warunek, aby nasza nadzieja 
była żywa i obecna w nas, nawet w najtrudniejszych okolicznościach na-
szego życia.

Nadzieja oparta na słowie Bożym i żywej relacji z Chrystusem za-
wsze rodzi się i umacnia we wspólnocie Kościoła. Przypomniał nam to 
dziś św. Paweł, określając Kościół jednym Ciałem zmartwychwstałe-
go Chrystusa. Tworzą go bowiem ci, którzy „w jednym Duchu zostali 
ochrzczeni”. Dlatego wszyscy mają to samo zadanie głoszenia i świad-
czenia o Słowie nadziei w Jezusie Chrystusie. To od jakości nadziei, jaką 
każdy w Nim posiada, zależy jej eklezjalny wymiar w ramach realizacji 
swego osobistego powołania w Kościele. Znakiem słabości tego wymiaru 
naszej nadziei będzie więc brak gotowości do współpracy i służby, do 
dawania świadectwa wiary, do budzenia nadziei w drugich poprzez zaan-
gażowanie w głoszenie słowa Bożego i w apostolat biblijny.

Drodzy Siostry i Bracia! Przyjmijmy podpowiedzi dzisiejszego słowa 
Bożego i w miarę swego rozeznania i możliwości dostosujmy się do nich. 
Wówczas naprawdę będziemy mocni nadzieją, jaką daje słowo Boże i po-



122 Zamieszkać w Słowie

trafimy się odnaleźć w świecie, który odchodzi nie tylko od prawdy Bo-
żego objawienia, ale od normalności i zdrowego myślenia.

Dlatego niech Świętem Biblii będzie dla nas nie tylko dzisiejsza Nie-
dziela Słowa Bożego, ale każdorazowa lektura Pisma Świętego podczas 
liturgii każdej Mszy świętej, w grupie biblijnej, w rodzinie czy w indywi-
dualnej modlitwie słowem Bożym. Niech podczas niej spełniają się dalsze 
słowa cytowanej na początku modlitwy Romana Brandstaettera: „Niech 
wszelka dusza ludzka posiądzie umiejętność czytania Ksiąg świętych, i do 
syta nakarmiona ich treścią, pogłębi swoją wiarę, pojmie i zrozumie i wie, 
że bez znajomości Bożych wersetów, nieśmiertelnych, zbawiennych i wy-
zwalających, każde życie jest figowcem uschniętym, a każda śmierć bez-
owocna”. Na takie świętowanie wszystkim z serca błogosławię!

Pomoce duszpasterskie na Niedzielę Słowa Bożego

Z wyboru papieża Franciszka mottem tegorocznej Niedzieli Sło-
wa Bożego są słowa Psalmisty: „Pokładam ufność w Twoim Słowie”  
(Ps 119,74). W ten sposób wyznaczają one tematykę związanych z nią 
wydarzeń duszpasterskich, tak by mogła stanowić integralną część Jubi-
leuszu 2025, któremu przyświeca hasło „Pielgrzymi nadziei”. Na tydzień 
przed Niedzielą Słowa Bożego należy ją zapowiedzieć w ogłoszeniach 
parafialnych, a do modlitwy wiernych dołączyć intencję z nią zwią-
zaną. W tygodniu ją poprzedzającym warto zaproponować wiernym, 
zwłaszcza tym zaangażowanym w lekturę i modlitwę słowem Bożym, 
adorację biblijną przed Najświętszym Sakramentem. Samą niedzielną 
Mszę świętą należy celebrować w sposób bardziej uroczysty z użyciem 
Ewangeliarza wnoszonego w asyście akolitów z zapalonymi świecami, 
stosować okadzenia i pamiętać o uroczystym końcowym błogosławień-
stwie. Można przygotować karteczki z krótkimi tekstami Pisma Świę-
tego o nadziei; umieścić w koszyku przed wyjściem z kościoła, a przed 
rozesłaniem zachęcić do wzięcia jednej z nich, aby wylosowany tekst 
posłużył jako inspiracja do osobistej modlitwy. Chcąc podkreślić wagę 
głoszonego w kościele słowa Bożego, warto byłoby udekorować am-
bonę, umieścić obok niej zapalony paschał, a przede wszystkim zadbać 
o przygotowanie lektorów i kantora do pięknego wykonania psalmu re-
sposoryjnego i śpiewu przed Ewangelią.



123Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

1.	 Adoracja biblijna przed Najświętszym Sakramentem

Odpowiednia pieśń i wystawienie Najświętszego Sakramentu.

Panie Jezu, stajemy przed Twą rzeczywistą obecnością w Najświęt-
szym Sakramencie i wyznajemy wiarę, że Ty jesteś jedynym naszym Zba-
wicielem. Gromadzimy się na modlitwie, ufając słowu Bożemu, które jest 
naszą Drogą do domu Ojca. Otwórz nasze umysły i serca na przyjęcie 
łask, które przygotowałeś dla nas w tym czasie rozważania słowa Boże-
go. Niech ono mocą Twego Ducha doprowadzi nas do większej miłości 
Boga i rozpali w nas nadzieję na lepszy świat, który będzie prawdziwym 
królestwem Bożym.

Pieśń: Niechaj z nami będzie Pan. Alleluja

Jak stwierdził papież Benedykt XVI w encyklice o nadziei „Spe salvi” 
(Nadzieją zbawieni), „pierwszym istotnym miejscem uczenia się nadziei 
jest modlitwa” (n. 32). A skoro tak, to najlepszymi tekstami biblijnymi 
do takiej modlitwy są psalmy, o których ogólnie można powiedzieć, że 
są „modlitwami nadziei”. Naszą modlitwę będą więc kształtować wybra-
ne fragmenty psalmów, które bezpośrednio odnoszą się do nadziei. To 
właśnie z Ps 119 papież Franciszek wybrał motto Roku Jubileuszowego: 
„Pokładam ufność w Twoim Słowie” (w. 74b). Naszą modlitwę rozpocz-
nijmy od fragmentu z Ps 62 wprost nazwanego „psalmem ufności”. Za 
każdym razem, po odczytaniu wybranego tekstu z Psałterza, będzie kilka, 
podpowiedzi do krótkiej, osobistej modlitwy w ciszy.

Odpocznij jedynie w Bogu, duszo moja, 
bo od Niego pochodzi moja nadzieja. 
On jedynie opoką i zbawieniem moim, 
On jest twierdzą moją, więc się nie zachwieję. 
W Bogu jest zbawienie moje i moja chwała, 
opoka mojej mocy, 
w Bogu moja ucieczka (Ps 62,6-8).

● Psalmista zachęca samego siebie do spoczynku w Bogu, uznając, 
że jedynie od Niego pochodzi jego nadzieja. Gwarancją tej nadziei jest 
prawda o Bogu, który jest „opoką” i „twierdzą” zapewniającą ocalenie 
i trwanie, zbawienie i chwałę. Za przykładem psalmisty, posługując się 



124 Zamieszkać w Słowie

jego metaforami, powiedzmy Bogu, że On również dla nas jest jedyną 
ostoją i oparciem w życiu.

● Tak jak psalmiście, również i nam, zbawcza obecność Boga szcze-
gólnie potrzebna jest w różnych trudnościach i przeciwnościach życia. 
Zastanówmy się więc, jaką próbę aktualnie przeżywamy, z czym przy-
chodzi się nam zmagać, jakiej niechęci i złości doznajemy od ludzi. Bez 
względu na to, jak bolesne są te doświadczenia, Bóg chce, abyśmy Mu 
zaufali i wybrali Go na nowo. Uczyńmy to, przywołując Go na ratunek 
i w zaufaniu powierzając Mu samych siebie.

● Nasze życie nie tylko wystawione jest na różne trudności, ale ujaw-
nia się w nim też dyskretna dobroć i łaskawość Boga względem nas.  
Na modlitwie przywołajmy więc Jego łaski ostatnio doświadczone. Niech 
one pomogą nam w ożywieniu naszej nadziei, zachęcą do ufnego powie-
rzenia się Bogu, wręcz do „spoczynku” w Bogu poprzez uwolnienie się 
od lęków, niepewności i liczenia tylko na siebie.

Pieśń: Pod Twą obronę, Ojcze na niebie.

Ku Tobie, Panie, wznoszę moją duszę, mój Boże, 
Tobie ufam, niech nie doznam zawodu! 
Niech moi wrogowie nie triumfują nade mną! 
Nikt bowiem, kto Tobie ufa, nie doznaje wstydu; 
niech doznają wstydu ci, którzy łamią wiarę dla marności. 
Daj mi poznać drogi Twoje, Panie, 
i naucz mnie Twoich ścieżek! 
Wiedź mnie drogą Twej prawdy i pouczaj, 
bo Ty jesteś Bóg, mój Zbawca, 
i w Tobie mam zawsze nadzieję (Ps 25,1-5).

● Podobnie jak psalmista wznieśmy swoją duszę ku Bogu. Jest to 
jedno z najpiękniejszych określeń modlitwy, która jest oderwaniem się od 
przyziemnych, doczesnych spraw, aby całym sobą zanurzyć się w Bogu. 
Czyńmy to przed Chrystusem w Najświętszym Sakramencie, wyznając 
swą ufność do Boga i powierzając Mu całe swoje życie.

● Ponieważ żyjemy w świecie pełnym różnych zagrożeń, często 
pośród wrogich i nieprzyjaznych ludzi, zasadna jest modlitwa o pomoc 
Bożą. Jeśli doświadczamy takich sytuacji, ufając Bogu, który nikogo nie 
zawodzi, prośmy Go o wytrwałość w oczekiwaniu na Jego zbawczą in-



125Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

terwencję. Pamiętając, że Bóg działa na dłuższą metę, prośmy też o znak 
Jego życzliwości, aby nasza wiara mogła się umocnić. Opierając się na 
prawdzie Bożej, niczego nie musimy się wstydzić. Niech wstydzą się ci, 
którzy łamiąc prawdy wiary, idą za ziemskimi marnościami.

● Ufność pokładana w Bogu nie zwalnia nas od ciągłego poznawania 
drogi Bożej prawdy i Bożych przykazań. Warto zapytać siebie, czy idę tą 
drogą, podczas gdy świat proponuje własne drogi do szczęścia. Prośmy 
Ducha Świętego, aby uchronił nas od fałszywych dróg, które prowadzą 
do wstydu i życiowej przegranej. Jako pielgrzymi nadziei powiedzmy 
Panu, że będziemy pamiętać o gotowości do nawrócenia i życia zgodnego 
z poznaną Bożą prawdą.

Pieśń:	 Pan jest mocą swego ludu.

		  Złożyłem w Panu całą nadzieję; 
		  On pochylił się nade mną 
		  i wysłuchał mego wołania. 
		  Wydobył mnie z dołu zagłady 
		  i z kałuży błota, 
		  a stopy moje postawił na skale 
		  i umocnił moje kroki. 
		  I włożył w moje usta śpiew nowy, 
		  pieśń dla naszego Boga. 
		  Wielu zobaczy i przejmie ich trwoga, 
		  i położą swą ufność w Panu. 
		  Szczęśliwy mąż, który złożył 
		  swą nadzieję w Panu, 
		  a nie idzie za pyszałkami 
		  i za zwolennikami kłamstwa (Ps 40,2-5).

● Psalmista, który w swej biedzie doznał ratunku od Boga, wychwala 
Jego zbawcze działanie. Wyraża go w obrazowy sposób, mówiąc, że Bóg 
pochylił się nad nim, wysłuchał jego wołania, a następnie wydobył z głę-
bokiego dołu i kałuży błota, aby postawić go na skale i umocnić do dalszej 
drogi życia. Dzięki temu mógł on całą swoją nadzieję złożyć w Bogu. Czy 
i ja doświadczyłem podobnego działania Boga? Przywołując na pamięć 
konkretne tego dowody, wyrażę wdzięczność i zaufanie do Jego zbawczej 
obecności w swoim życiu.



126 Zamieszkać w Słowie

● Skutkiem ratunku doznanego od Boga, podobnie jak w przypadku 
psalmisty, winna być nie tylko modlitwa dziękczynna, ale „nowa pieśń” 
dla Boga poprzez publiczne świadectwo o Jego łaskawości. Wówczas 
osobiste doświadczenie ocalenia staje się zachętą dla innych, by uznali 
obecność Boga i również w Nim złożyli swą ufność. Postanowię przed 
Panem dzielić się znakami Jego obecności w swoim życiu i świadczyć, że 
ufność pokładana w Bogu nigdy nie zawodzi.

● Na koniec psalmista wypowiada błogosławieństwo pod adresem 
każdego, kto swą nadzieję złożył w Bogu i pozwala Mu działać w swoim 
życiu. Jego szczęście polega na tym, że nie daje się oszukiwać ludziom 
pysznym – ufającym sobie i „zwolennikom kłamstwa”, tym, co ufają boż-
kom, które nie są w stanie pomóc. Radujmy się przed Panem tym, że 
żyjemy w prawdzie o swej nędzy, o znikomości życia i ziemskich zabez-
pieczeń, a całą swą nadzieję pokładamy w Bogu.

Pieśń:	 Kto się w opiekę odda Panu swemu

		  Prędko wysłuchaj mnie, Panie, 
		  albowiem duch mój omdlewa. 
		  Nie ukrywaj przede mną swego oblicza, 
		  bym się nie stał podobny do tych, co schodzą do grobu. 
		  Spraw, bym rychło doznał Twojej łaski, 
		  bo w Tobie pokładam nadzieję. 
		  Oznajmij, jaką drogą mam kroczyć, 
		  bo wznoszę do Ciebie moją duszę (Ps 143,7-8).

● Psalmista usilnie prosi Boga o wysłuchanie. Zapewne czyni to 
w kontekście jakiegoś nieszczęścia, czy też wrogości otoczenia, co spra-
wia, że jego duch słabnie i omdlewa. A tracąc ducha, traci życiową energię 
i staje się jakby martwym za życia. Ratunek widzi w odkryciu bliskości 
Boga i Jego oblicza rozświetlającego ciemność i mroki duchowej śmierci. 
Odnajdując siebie w podobnej sytuacji, wyrażę gorące pragnienie blisko-
ści Boga i gotowość szukania z Nim prawdziwego kontaktu.

● Prośba psalmisty o wysłuchanie i ratunek od duchowej śmierci 
przechodzi w prośbę o osobiste doświadczenie prawdziwej Bożej miło-
ści, jako daru Bożej „łaski”. Zdaje sobie bowiem sprawę z tego, że bez 
tego daru nie będzie w stanie ożywić swego ducha. Jego atutem jest to, 



127Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

że pomimo wszytko pokłada swą nadzieję w Bogu. Niech nam udzieli się 
także pragnienie doświadczenia Bożej miłości, które stanie się impulsem 
do naszego duchowego wzrostu. Prośmy o to usilnie i z nadzieją.

● Z myślą o dalszym duchowym wzroście psalmista modli się o Boży 
dar właściwej drogi, którą winien iść przez życie. Otwiera się więc na 
Boże pouczenie i prowadzenie tą drogą. Na modlitwie wyraźmy podobne 
pragnienie, że chcemy trwać w szkole słowa Bożego, gdyż poza Bogiem 
nikt nie jest w stanie wskazać nam prawdziwej drogi życia. Dziękujmy 
Bogu, że czyni to poprzez swego Syna, naszego jedynego Mistrza i Na-
uczyciela.

Pieśń:	 Będę śpiewał Tobie, mocy moja.

		  Nie pokładajcie ufności w książętach 
		  ani w człowieku, u którego nie ma wybawienia. 
		  Gdy tchnienie go opuści, wraca do swej ziemi, 
		  wówczas przepadają jego zamiary. 
		  Szczęśliwy, komu pomocą jest Bóg Jakuba, 
		  kto ma nadzieję w Panu, Bogu swoim, 
		  który stworzył niebo i ziemię, 
		  i morze ze wszystkim, co w nich istnieje. 
		  On wiary dochowuje na wieki (Ps 146,3-6).

● Psalmista przekazuje nam ważną przestrogę, by nie pokładać ufno-
ści w ludziach. Takiej postawy domagają się dla siebie zwłaszcza wielcy 
tego świata, do których wspólnie odnosi się słowo „książęta”. Tymcza-
sem żaden człowiek, nawet najpotężniejszy władca i bogacz, nie zapewni 
wybawienia od zła. A moc i chwała każdego to marność, którą w całej 
pełni odsłania śmierć, z którą wszystko się kończy. Przed Bogiem jedynie 
mocnym zrewidujmy swoją postawę wobec władzy, której podlegamy, 
abyśmy jej nie „ubóstwiali”, interesownie zdobywali jej przychylność 
i łaskawość, ale zaufanie do niej budowali na współpracy i dążeniu do 
wspólnego dobrego celu.

● Zamiast szukać szczęścia u ludzi, pokładając w nich bezmyślną uf-
ność, należy go szukać u Boga. Błogosławiony jest bowiem tylko ten, kto 
liczy na prawdziwego Boga – Boga Izraela, na Jego pomoc i wsparcie. 
Motywem tej nadziei, wspólnym dla wszystkich, pozostaje całe dzieło 



128 Zamieszkać w Słowie

stworzenia. Wyznając wiarę w Boga Stwórcę świata, pokładajmy w Nim 
nadzieję, bo jedynie On jest dobry i wie czego nam potrzeba. Złączmy się 
więc z Nim na modlitwie w osobowej więzi zawierzenia.

● Ważnym argumentem, by nadzieję złożyć w Bogu, jest fakt Jego 
nadprzyrodzonego objawienia. To dzięki niemu Bóg objawił swoje za-
miary wobec ludzi poprzez swoje zbawcze słowa i czyny w ramach ju-
deo-chrześcijańskiej historii zbawienia. W pełni ukazały się one w Jezu-
sie Chrystusie i domagają się od nas odpowiedzi wiary. W Nim Bóg nie-
przerwanie dochowuje wiary swoim obietnicom, ale oczekuje wierności 
od tych, którzy Mu ufają. Wychwalając wieczną wierność Boga, módlmy 
się, by nam dał łaskę wierności Chrystusowi, naszemu Panu i Zbawicie-
lowi. W Nim bowiem nasza nadzieja zawieść nie może.

Pieśń: Chrystus, Chrystus to nadzieja cała nasza.

Modlitwa Jubileuszu

Ojcze, który jesteś w niebie,
Niech wiara, którą nam dałeś 
w Twoim Synu Jezusie Chrystusie, naszym Bracie, 
i płomień miłości rozlany w naszych sercach przez Ducha Świętego, 
obudzą w nas błogosławioną nadzieję na przyjście Twojego Królestwa. 
Niech Twoja łaska przemienia nas 
w pracowitych siewców ewangelicznych ziaren, 
które będą zaczynem ludzkości i kosmosu, 
w ufnym oczekiwaniu nowego nieba i nowej ziemi, 
gdy moce Zła zostaną pokonane, 
a Twoja chwała objawi się na wieki. 
Niech łaska Jubileuszu ożywi w nas, Pielgrzymach nadziei, 
pragnienie dóbr niebieskich 
i rozleje po całej ziemi radość i pokój naszego Odkupiciela. 
Tobie, Boże, błogosławiony po wsze czasy, 
niech będzie cześć i chwała na wieki. W. Amen.
Pieśń: Przed tak wielkim Sakramentem.

Modlitwa i błogosławieństwo Najświętszym Sakramentem

Pieśń końcowa: Błogosław Panie nas, na pracę i znojny trud.



129Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

2.	 Celebracja niedzielnej Eucharystii

Komentarz biblijny do czytań mszalnych 3 Niedzieli Zwykłej Roku 
C znajduje się na stronie Dzieła Biblijnego: bibliaprzemyska.pl (wybierz 
Aktualności i Tag: Niedziela Słowa Bożego 2022).

Propozycja homilii

W dzisiejszą III Niedzielę Zwykłą w ciągu roku liturgicznego 
w Kościele na całym świecie obchodzona jest już VI Niedziela Sło-
wa Bożego. Z racji Roku Jubileuszowego przeżywanego pod hasłem 
„Pielgrzymi nadziei” papież Franciszek wyznaczył dla niej motto” 
„Pokładam ufność w Twoim Słowie” (Ps 119,74b). Jest to wyznanie 
Psalmisty, który całkowicie ufa słowu Bożemu zawartemu w Bożych 
przykazaniach, mając świadomość, że ono nigdy nie zawodzi. Dlatego 
prosi Boga Stwórcę o dar rozumu, aby potrafił je zachowywać w ży-
ciu, stając się przyczyną radości dla wszystkich wierzących, którzy 
jako „bojący się Boga” podobnie jedynie w Nim pokładają swą ufność  
(Ps 119,73-74a).

Motto dzisiejszej niedzieli, będące wyznaniem Psalmisty i bojących 
się Boga w Starym Testamencie, jest dla nas wyzwaniem, abyśmy odpo-
wiedzieli sobie na pytanie, czy i my tak naprawdę pokładamy nadzieję 
w słowie Bożym. Jak to można rozpoznać i realizować w swoim życiu, 
podpowiadają nam wysłuchane przed chwilą czytania mszalne. W ich 
świetle spróbujmy więc odczytać, w jaki sposób słowo Boże może stawać 
się trwałym odniesieniem dla naszej nadziei, ożywiając ją i umacniając 
w rzeczywistości codziennego życia, a zwłaszcza trudnych wyzwań, jakie 
ono przynosi.

Podstawowym warunkiem, aby słowo Boże stawało się dla nas źró-
dłem nadziei, jest zawsze konieczność jego usłyszenia i poddania się jego 
zbawczemu działaniu. Doskonale ukazuje to pierwsze czytanie z Księ-
gi Nehemiasza, które opisuje wielkie narodowe czytanie księgi Bożego 
Prawa po powrocie Izraelitów z niewoli babilońskiej w V wieku przed 
Chrystusem. Była to inicjatywa kapłana Ezdrasza, odpowiedzialnego za 
odnowę życia religijnego i społecznego narodu. W tym celu, po odbudo-
waniu świątyni, uznał on, że jedyną drogą ku tej odnowie będzie powrót 
do słowa Bożego i zobowiązanie się do jego przestrzegania.



130 Zamieszkać w Słowie

Inicjatywa Ezdrasza spotkała się z powszechnym przyjęciem wszyst-
kich, którzy byli zdolni do słuchania i rozumienia czytanej księgi Prawa 
Bożego. Uczestnicy liturgii z wielkim szacunkiem do słowa Bożego, od 
rana aż do południa, w postawie wiary słuchali czytanych tekstów Prawa 
i przyjmowali ich tłumaczenie. Skutkiem takiej postawy była wewnętrzna 
przemiana i nawrócenie słuchaczy, jakie dokonało się w nich mocą słowa 
Bożego. Dlatego Ezdrasz, a także Nehemiasz i lewici, wezwali wszyst-
kich do radości i świętowania na cześć miłosiernego Boga.

Przykład narodzin nadziei podczas sprawowanej przez Ezdrasza li-
turgii słowa Bożego jest dla nas bardzo pouczający. To prawda, że nasza 
sytuacja jest o wiele korzystniejsza. Możemy przecież regularnie w każdą 
niedzielę uczestniczyć w liturgii słowa Bożego podczas Mszy świętej. Co 
więcej, w każdej chwili mamy możliwość dostępu do Pisma Świętego, do 
jego osobistej lektury, do lektury wspólnotowej w rodzinie czy też w gru-
pie parafialnej. Możemy czytać i rozważać słowo Boże, korzystając tak-
że ze współczesnych medialnych i elektronicznych możliwości przekazu 
tekstów biblijnych. Zawsze wymaga to jednak naszego zaangażowania 
w słuchanie i przyjmowanie z wiarą słowa Bożego, czego niezawodnym 
potwierdzeniem staje się nasze nawrócenie przejawiające się w radości 
i powrocie do życia z ufnością i wdzięcznością dla Boga oraz braterską 
miłością, zdolną do dzielenia się z potrzebującymi.

Ważnym dopowiedzeniem do prawdy o słowie Bożym będącym 
źródłem nadziei jest dla chrześcijan Łukaszowa Ewangelia o progra-
mowym wystąpieniu Jezusa w synagodze rodzinnego Nazaretu podczas 
nabożeństwa szabatowego. W ten szabat, w którym Jezus przybył do 
synagogi, przypadała lektura z proroka Izajasza. Tę księgę, a dokładnie 
zwój, za sugestią przełożonego synagogi podano więc Jezusowi. Treść 
czytania dotyczyła proroctwa o przyszłym Mesjaszu, który mocą Du-
cha Pańskiego przyniesie dobrą nowinę dla wszystkich ubogich. Spo-
śród nich prorok wymienia więźniów, niewidomych i uciśnionych. To 
za sprawą działalności Mesjasza ludzie pozbawieni nadziei będą mogli 
doświadczać uzdrawiającej przemiany swej egzystencji naznaczonej 
różnego rodzaju ubóstwem i niewolą. Z chwilą Jego zbawczej działal-
ności nastanie bowiem dla wszystkich niekończący się, jubileuszowy 
„rok łaski Pana”.



131Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Potwierdził to sam Jezus, który po odczytaniu tekstu proroka oświad-
czył: „Dziś spełniły się te słowa Pisma, któreście słyszeli”. Znamienne 
jest to, że Jezus wprost nie powiedział, że On jest tym zapowiadanym 
przez proroka Mesjaszem, ale potwierdził, że wraz z Nim nastał już czas 
„spełnienia się słów Pisma”. W ten sposób Jezus, nie dając gotowej od-
powiedzi, zaprosił słuchaczy do odkrywania w Nim spełnienia się obiet-
nic objawionych przez Boga. Użycie przysłówka „dziś” wskazuje, że od 
Jego pobytu w synagodze Nazaretu w Nim rozpoczyna się już aktualiza-
cja zbawczego Bożego „teraz”. Tym samym dzięki Niemu istnieje otwar-
ta dla wszystkich możliwość przemiany na lepsze ludzkiej egzystencji 
i odzyskania nadziei na lepsze jutro. Wystarczy tylko uwierzyć w Jezusa 
Mesjasza – namaszczonego Duchem Pańskim i otworzyć się na zbawczą, 
przemieniającą moc Jego słowa.

Dla każdego jest to możliwe, gdyż po śmierci i zmartwychwstaniu Je-
zusa Jego zbawcze „dziś” jest ciągle aktualne i żywe we wspólnocie Ko-
ścioła zgromadzonej w Duchu Świętym wokół słowa Bożego. A ponie-
waż kluczem do jego zrozumienia stała się Osoba Jezusa – Wcielonego 
Słowa, dzięki której Boże objawienie osiąga swoją pełnię, zrozumienia 
Pisma należy szukać w Nim, w Jego słowach i czynach. Dlatego pod-
czas lektury każdego tekstu Pisma Świętego winniśmy zachować postawę 
rodaków słuchających Jezusa w synagodze Nazaretu. Łukasz określił ją 
w słowach: „(…) oczy wszystkich były w Niego utkwione”. Wyrażenie 
to oznacza postawę oczekiwania, koncentracji i uwagi. Podobnie i my. 
Kiedy dziś słuchamy słowa Bożego, to z wiarą mamy również wpatrywać 
się w Jezusa, aby w Nim odkrywać nie tylko zrozumienie Pisma, ale także 
sposób i moc do wypełnienia Słowa zgodnie z Jego interpretacją. W ten 
sposób nadzieją staje się dla nas żywa i obecna w naszym życiu Osoba 
Jezusa Chrystusa. Przyjaźń i relacja z Nim pozwala cieszyć się nadzie-
ją, że zbawcze obietnice, o jakich mówi Bóg w Piśmie Świętym, mogą 
stać się również naszym udziałem. W Jezusie Chrystusie „naszej Nadziei”  
(1 Tm 1,1) mamy zawsze możliwość lepszego życia i postępu duchowe-
go. Trzeba nam w to uwierzyć i poprzez lekturę Pisma Świętego otwierać 
się na Zbawiciela, który nas kocha i karmi niezachwianą nadzieją.

Nadzieja oparta na słowie Bożym i żywej relacji z Jezusem Chrystu-
sem zawsze rodzi się i umacnia we wspólnocie Kościoła. Przypomniał 



132 Zamieszkać w Słowie

nam to dziś św. Paweł, określając Kościół jednym Ciałem zmartwych-
wstałego Chrystusa. Ponieważ tworzą go ci, którzy „w jednym Duchu 
zostali ochrzczeni”, wszyscy są równi w powołaniu i łasce. A „napojeni 
jednym Duchem” mają to samo zadanie głoszenia i świadczenia o Słowie 
nadziei w Jezusie Chrystusie. Na bogactwo tego świadectwa składa się 
rozmaitość darów Ducha Świętego udzielonych poszczególnym człon-
kom Kościoła. Jedność Chrystusowego Ciała domaga się jednak soli-
darnej współpracy wszystkich jego członków. Wszyscy bowiem są sobie 
potrzebni. A od jedności Kościoła zależy skuteczność jego misji bycia 
znakiem nadziei dla świata.

Otwierając się na nadzieję opartą na słowie Bożym i na osobistym 
zjednoczeniu z Chrystusem, stajemy się prawdziwie świadkami nadziei 
dla innych. Dzieje się tak, gdy jesteśmy gotowi do współpracy i służby 
w duchu odpowiedzialności za świat doczesny, poprzez zaangażowanie 
się w jego przemianę i troskę. Zagrożeniem dla nadziei będzie więc brak 
odpowiedzialności społecznej, którą cechuje solidarność i sprawiedli-
wość. Natomiast wymownym znakiem nadziei na lepsze jutro we wspól-
nocie będzie pokonywanie przez jej członków tendencji do dominacji nad 
innymi, skłonności do separacji, niechęci do wzajemnej troski o siebie. 
Świadectwem nadziei będzie umiejętność wychodzenia poza życiowe 
trudności, hojność i wielkoduszność w dawaniu siebie, szczególnie wo-
bec tych, którzy są najsłabsi i bezradni.

Szczególnym miejscem i sposobem umacniania się w nadziei, zarów-
no tej osobistej jak i społecznej, jest dla chrześcijan uczestnictwo w nie-
dzielnej Eucharystii. Przyjmując podczas niej Chrystusa w słowie Bożym 
i w Komunii świętej, mamy możliwość, aby mocą Jego łaski przemieniać 
swoje życie, tak by umierał w nas egoista i pyszałek, a rodził się nowy 
człowiek na Jego wzór. Tylko w ten sposób chrześcijanin może ciągle 
stawać się człowiekiem nadziei, świadomym prawdy o sobie i świecie 
oraz gotowym do niesienia nadziei innym. Najważniejsze jest więc to, 
co dobrego zrobimy pod wpływem przyjętego słowa Bożego i Komunii 
świętej. A jeśli z Eucharystii wychodzimy przygnębieni i smutni, byłby to 
znak, że ona nas nie przemienia i nie obdarowuje nadzieją. Tymczasem 
w każdej Mszy świętej naszym udziałem staje się „dziś zbawienia”, któ-
re stanie się wiecznością w domu Ojca. Niech ta obietnica umacnia nas 



133Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

w przekonaniu, że nic na ziemi nie jest tak ważne i wartościowe, jak być 
w przyjaźni z Chrystusem. Dlatego dołóżmy wszelkich starań, aby każda 
niedzielna Eucharystia była dla nas umocnieniem w Nadziei, którą jest 
dla nas żywa i obecna w naszym życiu Osoba Jezusa Chrystusa. A Ona, 
jak zapewnia św. Paweł: „(…) zawieść nie może, ponieważ miłość Boża 
rozlana jest w sercach naszych przez Ducha Świętego, który został nam 
dany” (Rz 5,5).

Modlitwa powszechna wiernych

K.	Zgromadzeni na słuchaniu słowa Bożego i sprawowaniu najświęt-
szej ofiary Mszy świętej, dzięki czemu mamy dostęp do źródła nadziei, 
która zawieść nie może, z ufnością zanieśmy do miłosiernego Boga nasze 
pokorne prośby.
1.	 Módlmy się za Kościół Chrystusowy, aby w Roku Jubileuszowym 

wszyscy wierni, dzięki gorliwej posłudze biskupów, kapłanów i dia-
konów, obficiej korzystali ze słowa Bożego, umacniając się w nadziei 
zbawienia i wiecznego szczęścia w niebie.

2.	 Módlmy się za ludzi, których nadzieja poddana jest ciężkiej próbie 
z racji choroby, ubóstwa, bezdomności, samotności, prześladowań 
i życiowych niepowodzeń, aby doświadczyli bliskości Boga wierne-
go swoim zbawczym obietnicom i odnaleźli sens życia w Chrystusie 
i Jego Ewangelii.

3.	 Módlmy się za rodziców, nauczycieli i wychowawców, aby oświeceni 
i umocnieni słowem Bożym, mądrze i odpowiedzialnie wychowywa-
li swoje dzieci i młodzież, dbając o ich duchowy rozwój i trwanie 
w przyjaźni z Chrystusem.

4.	 Módlmy się za tych, którzy pomagają innym trwać w nadziei i uczą 
jej w trudnych doświadczeniach życia, aby nie tracili ufności w miło-
siernego Boga, który zawsze pamięta o swoim stworzeniu i nigdy nie 
opuszcza człowieka, nawet w jego największej beznadziei.

5.	 Módlmy się za naszych bliskich zmarłych, aby ich nadzieja, jaką po-
kładali w Boga na ziemi, na zawsze spełniła się w darze życia wiecz-
nego z Chrystusem uwielbionym, aniołami i świętymi w ojczyźnie 
niebieskiej.

6.	 Módlmy się za naszą parafię, nasze rodziny i nas samych, abyśmy 
w Jubileuszowym Roku Nadziei jeszcze bardziej pokochali słowo 



134 Zamieszkać w Słowie

Boże, tak by stawało się utwierdzeniem naszej wiary, stałym pokar-
mem modlitwy i natchnieniem do życia zgodnego z wolą Boga.
K.	Panie Boże, niech łaska Jubileuszu ożywi w nas pielgrzymach na-

dziei pragnienie dóbr niebieskich i przemieni nas w odważnych świad-
ków Ewangelii, którzy ufnie oczekują nowego nieba i nowej ziemi przez 
Twojego Syna, Jezusa Chrystusa, Pana naszego.



135Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

6. Homilie z okazji apostolatu biblijnego

Wspomnienie św. Rity (Czarna k/Ustrzyk, 22.05.2024 r.) 
czyt. Rz 8,31b-39 (nr 74); Ps 116B; Mt 11,25-30 (nr 197)

Przyjdźcie do Mnie wszyscy, którzy utrudzeni i obciążeni jesteście, 
a Ja was pokrzepię (słowa Chrystusa z odczytanej Ewangelii).

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie!
W odpowiedzi na to Jezusowe zaproszenie „przyjdźcie do Mnie 

wszyscy”, przychodzimy dziś do Niego, aby we wspomnienie narodzin 
dla nieba św. Rity, przez jej wstawiennictwo i wzór, jaki pozostawiła, 
uczyć się właściwie przeżywać rozmaite trudy i ciężary naszego życia.

Musimy przyznać, że nie ma takiego człowieka, który byłby ich 
pozbawiony. Przecież każdy z nas staje przed rozmaitymi trudnymi 
wyzwaniami i przykrymi doświadczeniami. Jakże często jesteśmy za-
skakiwani sytuacjami, których nie planowaliśmy. One mogą wiązać się 
z naszym zdrowiem, małżeństwem, dziećmi, pracą czy planami na przy-
szłość. Zdarza się, że coś nas nagle zaskakuje, zmusza do przestawienia 
się na inne tory.

Pamiętajmy, że w jakimkolwiek naszym utrudzeniu, biedzie i cierpie-
niu, Jezus Chrystus zawsze zaprasza nas do siebie i obiecuje nam w tym 
osobistym, przykrym i bolesnym doświadczeniu, pokrzepienie i umocnie-
nie. A czyni to po to, abyśmy nie uciekali od życia, ale wracali do niego 
z nowymi siłami do realizowania swego życiowego powołania.

Doskonałym potwierdzeniem, jak sprawdza się ta obietnica Jezusa, 
jest życie św. Rity, która jest patronką od spraw trudnych i beznadziej-
nych. Stała się nią przez to, że jako oblubienica Chrystusa była, jak na-
zwał ją św. Jan Paweł II 20 maja 2000 roku „uczennicą Ukrzyżowanego” 
i „ekspertem od cierpienia”. Wierni, doświadczając skuteczności jej wsta-
wiennictwa u Boga, już od jej śmierci, a więc przez ponad 5 i pół wie-
ku, nieprzerwanie uzyskują łaski, o które proszą. Potwierdzeniem tego 
są odczytane przed Eucharystią tak liczne podziękowania za otrzymane 
łaski, oraz prośby zanoszone do Boga z ufnością, że jeśli są zgodne z wolą 
Bożą, to za jej wstawiennictwem zostaną wysłuchane.

Skoro św. Rita tak chętnie i szczodrze wywiązuje się ze swej mi-
sji pomagania potrzebującym, warto przywoływać jej wstawiennictwa 



136 Zamieszkać w Słowie

u Boga, ale ważniejszym jest uczynić ją nauczycielką w przeżywaniu 
swoich trudnych, a często po ludzku beznadziejnych spraw. Orędzie, ja-
kie pozostawia nam św. Rita, doskonale oddała pani Małgorzata Bilska 
w tytule swej książki poświęconej świętej: „Kochaj i walcz”. Rita całym 
swoim życiem pokazała, co chrześcijanin, uczeń Jezusa winien czynić, 
gdy przychodzi mu zmierzyć się z różnymi trudnymi i bolesnymi pro-
blemami. Zamiast poddawać się, tracić nadzieję, pogrążać się w smut-
ku i rozpaczy, należy kochać i walczyć. Z wiarą przyjmijmy to orędzie 
i uczyńmy go drogowskazem w naszym życiu, tak jak według niego 
żyła i osiągnęła świętość nasza patronka i można orędowniczka u Boga.

Zapytajmy więc, w jaki sposób orędzie św. Rity „kochaj i walcz” mo-
żemy realizować w naszym życiu, szczególnie wówczas, gdy doświad-
czamy różnych przykrych i bolesnych sytuacji. Z pewnością znamy do-
brze historię życia naszej świętej. Chciała być zakonnicą jak jej ciotka, 
aby całkowicie oddać swe życie Jezusowi. Jednak będąc jedynaczką, 
z miłości do rodziców i za ich wolą została żoną i matką dwóch synów. 
Jej świat się zawalił, gdy straciła męża w rodowych porachunkach i gdy 
wkrótce zmarli jej synowie. Choć jako wdowa została sama, nie poddała 
się rozpaczy. Pokonując liczne trudności, stała się w końcu augustianką. 
Nie była to jednak ucieczka do łatwiejszego życia. W klasztorze jej mi-
łość do Jezusa została wystawiona na ciężką próbę i to nie tylko z racji 
zakonnego posłuszeństwa. Sam Jezus chciał, aby poprzez cierpienie Rita 
stała się Jego umiłowaną oblubienicą. Dlatego obdarował ją otwartą raną 
stygmatu na czole. Ponieważ rana ta potwornie cuchnęła, 15 lat aż do 
swej śmierci 22 maja 1457 roku spędziła w celi zakonnej, skazana na 
izolację od wspólnoty.

Św. Rita w każdym stanie swego życia – jako żona i matka, wdowa 
i zakonnica, zmagała się z niezwykle trudnymi sytuacjami. Przeżywając 
je, zawsze pamiętała, aby pośród nich być blisko Jezusa, od Niego uczyć 
się wierności Bogu w pełnieniu Jego woli i ofiarnej miłości do bliźnich, 
ale zawsze kosztem samej siebie. W ten sposób nie tylko odpowiadała na 
zaproszenie Jezusa, aby do Niego przychodzić, ale pozostawała z Nim 
w bliskiej, oblubieńczej relacji, odpowiadając równocześnie na Jego za-
chętę „uczcie się ode Mnie, bo jestem cichy i pokorny sercem”.



137Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Przykład świętej winien nas mobilizować do podobnych zachowań. 
Przychodząc do Jezusa w naszym trudnym życiu, naznaczonym różnego 
rodzaju brakami, biedą i cierpieniem; przychodząc do Niego z tym, co nas 
zniewala, uciska i upokarza, należy obcować z Jego nauką, mieć kontakt 
z Jego zbawczą obecnością w Kościele, korzystając ze słowa Bożego, z sa-
kramentu pokuty i Eucharystii, z kierownictwa duchowego. Jedynie prze-
bywanie z Jezusem w żywej relacji, w szkole Jego „cichego i pokornego 
Serca”, pozwala zgodnie z Jego kolejną obietnicą, doświadczać „pokrze-
pienia i ukojenia swej duszy”.

Znakiem tej cudownej przemiany staje się zawsze gotowość do powrotu 
ze stanu zwątpienia i rezygnacji do swej trudnej codzienności, aby pokornie 
i z ufnością podjąć na nowo, jeszcze raz, na przekór wszystkiemu, pełnienie 
woli Bożej, rezygnując z własnych pomysłów na życie, ze swoich ludzkich 
ambicji i planów. Dzieje się tak, gdyż posłuszeństwo wiary uruchamia w nas 
na nowo miłość do Boga i ludzi, a tym samym uzdalnia do wyrażania jej 
nawet w najtrudniejszych i beznadziejnych okolicznościach życia.

Jeśli tak się dzieje, to wówczas Chrystus wkracza w ludzkie życie 
i potwierdza, często w sposób cudowny i nadzwyczajny, sens naszej wal-
ki i zmagania się o wierność w pełnieniu woli Bożej, kosztem cierpienia 
i ofiary z samego siebie. Wielokrotnie i w niezwykły sposób doświadczy-
ła tego św. Rita, gdy w ekstremalnym cierpieniu na bolesne zło odpowia-
dała radykalną miłością.

Zjednoczona z ukrzyżowaną miłością swego Boskiego Mistrza, w niej 
odnajdywała niewzruszoną siłę do walki, aby miłować Boga i ludzi nawet 
w najtrudniejszych sytuacjach życia. Symbolem jej zwycięskiej walki stała 
się róża. Kiedy bowiem leżała już na łożu śmierci, a działo się to zimą, 
poprosiła kuzynkę, aby przyniosła jej różę z jej dawnego ogrodu w Roc-
caporena. Choć prośba wydawała się niemożliwa do spełnienia, kuzynka 
znalazła wśród śniegu piękną czerwoną różę. A kiedy Rita zmarła, to w jej 
celi, w której w odosobnieniu spędziła 15 lat, ze względu na odór pocho-
dzący z rany jej stygmatu, unosiła się różana woń, a z jej ciała promienio-
wała jasność. Był to wyraźny Boży znak ostatecznego pokonania przez nią 
wszelkich ziemskich trudów i cierpień oraz wejścia do chwały Bożej. Była 
to jakby chwalebna pieczęć samego Boga, który w ten sposób potwierdził 
i uwiarygodnił jej życiowe orędzie, jakie nam pozostawiła: kochaj i walcz.



138 Zamieszkać w Słowie

Przyjmijmy dziś to jej ewangeliczne orędzie, jakie każdemu z nas 
ofiaruje, jako swoją różę. Jeśli będziemy nim żyli, to w każdej, nawet naj-
trudniejszej sytuacji, pośród cierpienia i bólu, pojawi się w nas moc Bożej 
miłości; ona pozwoli nam zwycięsko ocalić naszą ludzką miłość, za cenę 
ofiary naszego życia, będącą znakiem nadziei na ostateczne zwycięstwo 
w godzinie naszej śmierci.

Wówczas za św. Pawłem, jak to słyszeliśmy w odczytanym fragmen-
cie Listu do Rzymian, będziemy mogli wyznawać, że „we wszystkim od-
nosimy pełne zwycięstwo, dzięki Temu, który nas umiłował”. A stając 
wobec rozlicznych przeciwności, będziemy mogli ciągle na nowo stawać 
do walki z nimi, z nadzieją, że nic i nikt nie jest w stanie „odłączyć nas od 
miłości Boga, która jest w Chrystusie Jezusie, Panu naszym”.

Otwórzmy się na tę miłość i przyjmijmy ją podczas tej świętej Eucha-
rystii, aby była dla nas oparciem w walce o nasze zbawienie, o zbawienie 
naszych bliskich, o rozwój królestwa Bożego na ziemi. Przyjmując orę-
dzie św. Rity i przyzywając jej wstawiennictwa, idźmy w jej ślady, aby 
jak ona być różą, która swoim życiem roznosi wszędzie woń Chrystuso-
wej Ewangelii.

Bądź pochwalona św. Rito, we wspomnienie twoich narodzin dla nie-
ba, na większą chwałę Bożą w nas, w Kościele i w świecie. Amen.



139Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Niedziela Miłosierdzia Bożego (Polana, 7 IV 2024 r.)

Dziękujcie Panu, bo jest miłosierny!

Te słowa zachęty, jakie powtarzaliśmy po I czytaniu, uświadamiają 
nam potrzebę nieustannego dziękczynienia za miłosierną obecność Chry-
stusa w Kościele i w naszym życiu jako Jego uczniów i świadków. Dziś, 
na zakończenie oktawy Wielkanocy, czynimy to w uroczysty sposób z ra-
cji Niedzieli Bożego Miłosierdzia.

Zechciejmy więc, w świetle usłyszanego słowa Bożego, uświadomić 
sobie na czym polega miłosierna obecność zmartwychwstałego Chrystusa 
pośród nas. Niech to rozważanie będzie przygotowaniem i pomocą do 
przeżywania w naszej parafii nawiedzenia obrazu Najświętszego Serca 
Pana Jezusa, jaki peregrynuje po wszystkich parafiach archidiecezji. Pa-
miętajmy jednak, że w tym obrazie jako zewnętrznym znaku, nawiedzi 
nas sam zmartwychwstały Chrystus.

Dlatego rozważmy dokładniej dwa pierwsze przyjścia zmartwych-
wstałego Jezusa do swoich uczniów po Jego męce i śmierci, o jakich opo-
wiada nam dzisiaj św. Jan ewangelista. Dzięki tej podpowiedzi będziemy 
mogli owocnie przeżywać każde spotkanie z Chrystusem, a szczególnie 
to, w jakim za kilka dni będziemy uczestniczyć, przyjmując obraz Naj-
świętszego Serca Pana Jezusa, najpierw jako wspólnota parafii, a potem 
w poszczególnych domach i rodzinach.

Zauważmy najpierw, że Zmartwychwstały przychodzi do uczniów 
zamkniętych w wieczerniku z obawy przed Żydami. Ich zachowanie 
świadczy o tym, że po męce i śmierci Jezusa byli pogrążeni w smutku, 
sparaliżowani lękiem i strachem o swoje życie, niezdolni do odważnego 
dawania świadectwa o swoim Nauczycielu. Ich postawa całkowicie się 
zmienia, gdy zmartwychwstały Jezus stanął pośrodku nich, przynosząc im 
pokój i radość. Źródłem tych darów jest Jego Pascha, czyli męka, śmierć 
i zmartwychwstanie. Na to źródło wskazuje sam Chrystus, pokazując im 
swoje chwalebne rany, które świadczyły, że jako zmartwychwstały Pan 
jest tym samym ziemskim Jezusem. Oglądanie Jego chwalebnych ran na-
pełniło uczniów radością i wiarą w zbawczą moc Jego męki i śmierci. 
W ten sposób mogli przekonać się, jak wielkie jest Boże miłosierdzie, 
które w Chrystusie zmartwychwstałym na zawsze stało się otwarte dla 
wszystkich i możliwe do doświadczenia we wspólnocie Kościoła.



140 Zamieszkać w Słowie

Przekonujemy się o tym, ilekroć gromadzimy się wokół Chrystusa 
zmartwychwstałego, aby we wspólnocie wiary przeżywać Jego obecność 
pośród nas, zwłaszcza na świętej Eucharystii. To podczas każdej Mszy 
świętej Chrystus obdarowuje nas pokojem i przekonuje do zbawczej 
mocy krzyża przyjętego z miłości do Boga i ludzi.

Głębiej będziemy mogli to przeżyć, uczestnicząc w spotkaniu z Je-
zusem Chrystusem w znaku obrazu Jego Najświętszego Serca. To w tym 
znaku On stanie pośród nas. Bądźmy wówczas obecni w naszym parafial-
nym wieczerniku, aby wpatrywać się w Jego Serce. Jest to Serce otoczone 
cierniami, z krzyżem na szczycie, przez co wyraża się dar Jego ukrzyżo-
wanej i zmartwychwstałej miłości. Tym darem Jezus pragnie obdarować 
każdego z nas, ale chce, abyśmy się na niego otworzyli, powierzając Mu 
swoją grzeszność, bezradność i niepokój, swoje lęki i obawy. Zamiast 
skupiać się na nich, pamiętajmy, by kontemplować miłość Chrystusa, 
przyjąć ją na nowo i doświadczyć Jego miłosierdzia. Nawiedzenie obrazu 
Najświętszego Serca Jezusa będzie ku temu doskonałą okazją.

Aby miłosierna miłość Chrystusa mogła być w nas owocna, mogła 
nas przemieniać i umacniać do nowego, prawdziwie chrześcijańskiego 
życia, potrzebna jest moc Ducha Świętego. Dlatego zmartwychwstały 
Chrystus, przychodząc do uczniów przekazuje im ten niezwykły dar, mó-
wiąc: „Weźmijcie Ducha Świętego”. W każdym spotkaniu z Chrystusem 
my również Go otrzymujemy. Z daru Ducha Świętego rodzi się w Ko-
ściele nie tylko misja odpuszczania grzechów w sakramencie pokuty i po-
jednania, ale także możliwość każdego chrześcijanina do osobistego do-
świadczania Bożego miłosierdzia i okazywania go innym w zwyczajnej 
codzienności. To Duch Święty wprowadza nas w doświadczenie Chrystu-
sowego miłosierdzia, które staje się dobrą nowiną pośród ludzkiej rzeczy-
wistości naznaczonej grzechem, egoizmem i miłością własną.

Jak piękne może być ludzkie życie przeniknięte Chrystusową miło-
ścią i miłosierdziem, słyszeliśmy w pierwszym czytaniu, w którym św. 
Łukasz ukazał wspólnotę Kościoła jerozolimskiego. W jego ogólnej cha-
rakterystyce uderza sformułowanie: „Jeden duch i jedno serce ożywiały 
wszystkich wierzących”. Praktycznym przejawem tego była troska o za-
spokojenie potrzeb każdego, tak by nikt nie cierpiał niedostatku. Źródłem 
takiej postawy wiernych było osobiste doświadczenie przez każdego mi-
łosiernej bliskości Chrystusa dzięki łasce i mocy Ducha Świętego.



141Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Kontemplując Jezusowe Serce i otwierając się na Jego miłość, w cza-
sie nawiedzenia parafii przez obraz Jego Najświętszego Serca, pamiętaj-
my o otwieraniu się na Ducha Świętego, abyśmy zostali napełnieni Jego 
mocą do okazywania miłosierdzia w naszym środowisku życia, zwłasz-
cza w rodzinach i w sąsiedztwie. Warto już dziś rozejrzeć się w koło i po-
myśleć, co zrobię, aby nikt z moich bliskich, tych z którymi mieszkam 
i żyję, nie cierpiał niedostatku, nie był pozostawiony sobie samemu, ska-
zany na samotność w opuszczeniu, cierpieniu, w swej takiej czy innej bie-
dzie i zmartwieniu. Warto zastanowić się nad tym, w czym, w jaki sposób 
wyrażę swoje miłosierdzie, które domaga się przecież jakiegoś konkret-
nego czynu. Otwarcie się na Ducha Świętego, zwłaszcza na otrzymany 
od Niego osobisty charyzmat, sprawi, że będziemy zdolni do miłowania 
i świadczenia miłosierdzia innym.

Dostęp do łask miłosiernego Serca Jezusowego i obdarowanie Du-
chem Świętym, aby żyć Chrystusowym miłosierdziem i być jego świad-
kiem w życiu, wymaga łaski wiary. Potwierdza to drugie przyjście zmar-
twychwstałego Jezusa do uczniów ze względu na Tomasza, który nie był 
obecny w wieczerniku podczas pierwszej chrystofanii. Zdany był jedynie 
na świadectwo współbraci, którzy twierdzili: „Widzieliśmy Pana”! Ale on 
chciał osobiście tego doświadczyć, aby mógł w to uwierzyć. I oto Chry-
stus po ośmiu dniach, w kolejną niedzielę, przychodzi do wieczernika. 
Dzięki temu nieufność i podejrzliwość Tomasza przemienia się w wyzna-
nie wiary: „Pan mój i Bóg mój”.

Wówczas Chrystus wypowiada błogosławieństwo pod adresem 
wszystkich, którzy będą w Niego wierzyć, ale w oparciu o świadectwo 
Kościoła i w Kościele. Bowiem to Kościół przekazuje apostolską wiarę, 
w Kościele dochodzi się do wiary. Jeśli ktoś chciałby spotkać Chrystusa 
i wejść z Nim w żywą, uczniowską relację, ale poza wspólnotą Kościoła, 
ten skazany jest na niepowodzenie.

Niech spotkanie z Chrystusem w obrazie Jego Najświętszego Serca, 
będzie wyznaniem naszej wiary we wspólnocie naszego parafialnego Ko-
ścioła. Patrząc na Jego obraz, pamiętajmy, że On swą prawą ręką bło-
gosławi wszystkich, którzy jak Tomasz wyznają „Pan mój i Bóg mój”. 
Zróbmy więc wszystko, aby spotkanie z Chrystusem podczas peregryna-
cji Jego obrazu było dziękczynieniem za łaskę wiary, jaką otrzymaliśmy 



142 Zamieszkać w Słowie

w Kościele za sprawą naszych rodziców, chrzestnych i całej parafialnej 
wspólnoty.

Niech ustąpi nieufność i podejrzliwość względem Kościoła. Co wię-
cej, zamiast stać z boku, swoją wiarą umacniajmy Kościół, zarówno ten 
domowy, jak i ten parafialny. Módlmy się, aby peregrynacja obrazu Jezu-
sowego Serca sprawiła, abyśmy wszyscy jak pierwsi chrześcijanie mieli 
jednego ducha i jedno serce i z mocą świadczyli, że On jest naszym Pa-
nem i Bogiem. Amen.



143Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

28 Niedziela Zwykła, rok B (Raniżów, 13 X 2024 r.)

Żywe jest słowo Boże

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie! Doświadczamy tego w każdą 
niedzielę i uroczystość, słuchając i przyjmując słowo Boże, jakie jest czy-
tane i komentowane z ambony podczas liturgii Mszy świętej. W dzisiejszą 
niedzielą mamy ku temu dwa dodatkowe motywy, aby uczynić to w spo-
sób bardziej pogłębiony i zobowiązujący.

Otóż w naszej parafialnej wspólnocie wspominamy dziś postać tutej-
szego rodaka, wybitnego biblistę i apostoła słowa Bożego, śp. ks. prof. 
Stanisława Potockiego, w dwudziestą rocznicę jego odejścia do Pana, 
w dniu 11 października 2004 roku w Przemyślu. Należał on do chary-
zmatycznych „sług Słowa”, był cenionym wykładowcą i wychowawcą 
wielu pokoleń kapłańskich. Imponował nie tylko wielką znajomością Bi-
blii, zwłaszcza ksiąg mądrościowych, ale również ofiarnym i gorliwym 
zaangażowaniem w przekazywanie słowa Bożego w ramach wykładów 
i konferencji, posługi kaznodziejskiej i katechetycznej, poprzez twór-
czość pisarską i popularyzację Pisma Świętego.

Przypominając dziś osobę i dzieło śp. ks. Potockiego, w duchu wiel-
kiej wdzięczności za jego ponad czterdziestoletnią posługę słowu Boże-
mu, chciejmy i my, na miarę naszych możliwości, szerzej otworzyć się na 
słowo Boże w swoim życiu, idąc w ślady naszego rodaka, niezwykłego 
Mędrca i Nauczyciela w Kościele.

Drugim motywem, który nas ku temu inspiruje, jest obchodzony dziś 
24 dzień papieski, upamiętniający wybór kardynała Karola Wojtyły na 
papieża 16 października 1978 roku. Na tegoroczne obchody tej rocznicy 
wybrano hasło „Ewangelia starości i cierpienia”. W tym przypadku wska-
zuje ono na Ewangelię jako światło i moc w przeżywaniu tak trudnego 
ludzkiego doświadczenia, jakim jest starość i cierpienie. Jan Paweł II nie 
tylko głosił tę Ewangelię, ale pokazał ją swoim życiem i umieraniem. 
Jednak nasz papież słowem Bożym ożywiał wszystkie wymiary chrześci-
jańskiego życia. A w perspektywie trzeciego tysiąclecia, świętując Wielki 
Jubileusz Roku 2000, wobec nowych wyzwań stojących przed światem 
i Kościołem, w obliczu nowej ewangelizacji, papież wzywał Kościół, aby 
powrócił z odnowionym zapałem do Biblii „czy to przez świętą liturgię, 



144 Zamieszkać w Słowie

przepełnioną Bożymi słowami, czy przez pobożną lekturę, czy przez od-
powiednie instytucje i inne pomoce” (Tertio millennio adveniente, n. 40).

Dziś w parafialnym dniu słowa Bożego przyjmijmy na nowo także 
to papieskie wezwanie. Mając tak mocne świadectwa i zachęty wielkich 
sług Słowa ks. prof. Stanisława i św. Jana Pawła II, otwórzmy dzisiejsze 
czytania mszalne, które pouczają nas: dlaczego i jak słowo Boże winno 
stawać się światłem i mocą w naszym życiu.

O ważności i roli słowa Bożego przypomina nam czytany dziś krótki 
fragment z Listu do Hebrajczyków. Przede wszystkim jest ono „żywe”, 
przez co ma w sobie moc dawać życie, tym którzy wierzą w niego jako 
słowo objawiającego się Boga. Dzięki temu mogą doświadczać jego 
zbawczej skuteczności. Przyrównana jest ona do obosiecznego miecza, 
co wyraża zdolność słowa do przenikania ludzkiego serca z mocą kry-
tycznego oceniania jego czynów. Penetrując ludzkie życie, słowo Boże 
odsłania miejsca wymagające nawrócenia i uporządkowania, oraz ma 
w sobie moc sądzenia. Dzięki temu pobudza do wierności Bogu i ufności 
w Jego zbawcze plany, gdyż przed Jego sądem nikt nie zdoła uciec.

Wierząc w wymienione przez autora Listu do Hebrajczyków możli-
wości słowa Bożego, należy przyjmować go w postawie medytacji i ufnej 
modlitwy. Do takiej postawy nawiązuje pierwsze czytanie z Księgi Mą-
drości. Jej natchniony autor, wzorem króla Salomona, wyznaje, że to na 
modlitwie otrzymał „ducha Mądrości”. Nie była to jednak jakaś wyuczo-
na, czysto ziemska mądrość, ale umiejętność myślenia i życia zgodnie 
z wolą Boga. Jest to tak cenny dar, że należy go przedkładać ponad wszel-
kie dobra tego świata. Jak przyznaje autor Księgi, przywołując swoje do-
świadczenia, wraz z nim Bóg obdarował go także wszystkimi dobrami 
ziemskimi. Podobnie każdy, kto na modlitwie i medytacji otwiera się na 
żywe i skuteczne słowo Boże, otrzymuje ducha Mądrości. Dzięki niemu 
może żyć w przyjaźni z Bogiem i ludźmi, spodziewając się wszelkich in-
nych Bożych darów aż po życie wieczne w zmartwychwstaniu.

Jeśli wierzymy i jesteśmy przekonani o żywotności i zbawczej sku-
teczności słowa Bożego oraz w postawie medytacji i modlitwy otwieramy 
się na jego ducha Bożej Mądrości, potrzeba jeszcze jednego warunku, 
aby prawdziwie żyć słowem Bożym. Mówi o nim dzisiejsza Ewangelia, 
która relacjonuje spotkanie Jezusa z pewnym bogatym człowiekiem. Na 



145Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

jego pytanie, co ma czynić, aby osiągnąć życie wieczne, Jezus wpierw 
wskazał mu drogę przykazań dotyczących miłości bliźniego, bez której 
nie jest możliwa prawdziwa miłość Boga. A kiedy bogacz wyznał, że pod 
tym względem jest uczciwym człowiekiem, wówczas Jezus zapropono-
wał mu, aby stał się Jego uczniem na drodze bardziej radykalnego życia 
Bożymi przykazaniami zgodnie z Jego Ewangelią i przykładem życia. 
Jednak niepokonalną przeszkodą dla bogacza okazało się jego przywią-
zanie do posiadanych dóbr ziemskich. One tak zawładnęły jego sercem, 
że nie był w stanie od nich się oderwać i pójść za Jezusem drogą ewange-
licznej doskonałości.

Po odejściu bogacza, w odrębnym pouczeniu skierowanym do uczniów, 
Jezus aż dwukrotnie potwierdził, że bogactwo jest wielką przeszkodą 
w wejściu do królestwa Bożego, co wyraża metafora wielbłąda przecho-
dzącego przez ucho igielne. Choć ona wydaje się być niepokonalną, jed-
nak dzięki Bożej łasce możliwa jest do pokonania. A uczniowie Jezusa, 
którzy już idą za Nim, winni ufać Bogu w nadziei na Jego błogosławień-
stwo na ziemi i pełnię zbawienia w wieczności. Muszą jednak pamiętać, 
że skoro są Chrystusowi, to życie słowem Bożym zawsze będzie wyma-
gać jakiegoś opuszczenia i będzie dokonywać się pośród prześladowań. 
Ale jest to autentyczny sprawdzian, czy naprawdę żyję słowem Bożym 
w duchu Bożej Mądrości objawionej ludziom w Jezusie Chrystusie, Synu 
Bożym.

Przyjmując z wiarą dzisiejsze słowo Boże, jeszcze bardziej przeko-
najmy się do jego żywotności i zbawczej skuteczności. Otwierajmy się na 
jego ducha Mądrości, pamiętając o uczestnictwie w niedzielnej i świątecz-
nej Mszy świętej. Pomyślmy jednak o częstszej lekturze Pisma Świętego, 
czy to indywidualnie, czy poprzez udział w parafialnej grupie, w rodzinie, 
a także korzystając z Internetu czy katolickich mediów. Niech zachęci nas 
do tego przykład i wstawiennictwo wielkich sług słowa Bożego, jakimi 
okazali się śp. ks. prof. Stanisław Potocki i św. Jan Paweł II. Idąc w ich 
ślady, módlmy się słowami Psalmisty: „Panie naucz nas liczyć dni nasze, 
byśmy zdobyli mądrość serca”. Pamiętajmy, że ten bezcenny dar zdo-
bywamy karmiąc się słowem Bożym. Dzięki niemu nabywamy bowiem 
umiejętności odróżniania dobra od zła, aby wybierać prawdziwe życie na 
ziemi, w perspektywie wiecznego szczęścia w niebie.



146 Zamieszkać w Słowie

Święto Łukasza ewangelisty (18 X 2024 r.) 
Spotkanie przełożonych domów S. Felicjanek w Przemyślu

Królestwo Pana głoszą Jego święci

Tak modliliśmy się po pierwszym czytaniu, uświadamiając sobie, że 
jedynie święci, czyli ci, którzy są cali dla Chrystusa, mogą słowem i świa-
dectwem swego życia głosić Jego królestwo oparte na prawdzie i miłości.

Dziś wspominamy jednego z nich, św. Łukasza ewangelistę i męczen-
nika. Pochodził z Antiochii Syryjskiej. Jako wszechstronnie wykształ-
cony lekarz, stał się bliskim towarzyszem i współpracownikiem Pawła 
apostoła. Dzięki niemu Kościół otrzymał podwójne dzieło: Ewangelię 
i Dzieje Apostolskie. W Ewangelii na zawsze utrwalił słowa i czyny Je-
zusa w oparciu o świadectwo tych, którzy „od początku byli naocznymi 
świadkami i sługami słowa” (Łk 1,1). Natomiast w Dziejach Apostolskich 
spisał dzieje głoszenia Ewangelii przez pierwotny Kościół od Jerozolimy 
aż po krańce ziemi, koncentrując się szczególnie na apostolskiej misji 
świętych Piotra i Pawła.

W świąteczne wspomnienie św. Łukasza w liturgii mszalnej słucha-
my fragmentu z jego Ewangelii, w którym jako jedyny z ewangelistów 
opisuje misję ewangelizacyjną siedemdziesięciu dwóch uczniów, na którą 
wysyła ich Jezus, rozpoczynając swą podróż do Jerozolimy. W ten sposób 
nawiązując do schematycznej liczby narodów z Rdz 10, chce podkreślić 
powszechność swego posłannictwa, za którą będą odpowiadać nie tylko 
apostołowie, ale wszyscy Jego uczniowie.

Dlatego wskazania, jakich Jezus udzielił pierwszym uczniom, do-
tyczą również nas; tym bardziej, że poprzez dar życia konsekrowanego 
mamy być nie tylko ewangelizatorkami, ale żywą Ewangelią w świecie, 
w którym żyjemy. Przyjmijmy je dziś w duchu odpowiedzialności za ja-
kość i dynamizm naszego powołania i misji w świecie.

Jako wysłannicy Chrystusa musimy pamiętać, kto nas posyła, czyją 
Ewangelię mamy głosić, przygotowując miejsce dla Niego. Bez naszej 
relacji z Posyłającym nas, szybko przestaniemy być autentyczni i praw-
dziwi.

Zauważmy, że integralną częścią misji uczniów Jezusa winna być 
modlitwa, wyrastająca ze świadomości „wielkiego żniwa”, czyli wielkie-



147Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

go pola do pracy, a znikomości swoich ludzkich sił i możliwości. Dlatego 
modlitwa winna być usilną prośbą o pomoc Bożą, o współpracowników, 
o nowych ludzi gotowych do zaangażowania się w dzieło ewangelizacji. 
Zamiast zapatrzenia w siebie i swoje możliwości ewangelizatorowi za-
wsze potrzebna jest pokorna modlitwa o Boże wsparcie i moc Bożego 
Ducha. Jedynie wówczas będzie w stanie „iść”, by realizować otrzymaną 
misję.

Idąc z Ewangelią do ludzi, należy mieć świadomość trudnego kontek-
stu swej misji. Jezus opisuje go poprzez metaforę bycia owcami pośród 
wilków. Będąc w takiej sytuacji, uczniowie Jezusa nie mogą uciekać się 
do siły i przemocy, ale winni jak owce zachować swą łagodność i spokój, 
wzbudzając przez to zaufanie do siebie i swej nauki. Pamiętajmy też, że 
więcej możemy uczynić, będąc cichymi i pokornymi sługami Ewangelii, 
niż idąc na kompromisy i prowadząc podwójne życie.

Podając bliższe szczegóły ewangelizacji, Jezus podkreśla, aby 
uczniowie nie zamartwiali się o swój byt, ale ufali Bożej opatrzności 
i nie tracili czasu na niepotrzebne spotkania. Ich strategią misyjną win-
no być docieranie do ludzi z orędziem pokoju. Jeśli nie zostanie ono 
przyjęte, muszą bezinteresownie głosić go innym, poprzestając na ich 
życzliwości i gościnności, która należy się za ofiarną pracę. Znamienną 
cechą prawdziwych ewangelizatorów zawsze będzie posługa uzdrawia-
nia i głoszenia bliskości królestwa Bożego, poprzez zbawczą obecność 
Jezusa Chrystusa.

Przyjmując Jezusowe wskazania skierowane do uczniów dotyczą-
ce ich zaangażowania w ewangelizację, przekazane nam przez Łuka-
sza w Ewangelii, popatrzmy jeszcze na jego osobę. Bezpośrednio mówi 
o nim pierwsze czytanie z Drugiego Listu św. Pawła do Tymoteusza. To 
w tym więziennym liście apostoł daje piękne świadectwo o swoim uczniu 
i współpracowniku.

Wyróżnia się ono w kontekście całego fragmentu, w którym pod-
kreśla się samotność apostoła, nie tyle przez sam pobyt w więzieniu, 
ale przez zachowanie bliskich mu osób. Jego negatywną ilustracją jest 
opuszczenie Pawła przez Demasa, wrogość Aleksandra – kowala, udanie 
się Krescensa i Tytusa do innych miejsc ewangelizacji, a także wysłanie 
Tychika do Efezu.



148 Zamieszkać w Słowie

W tej trudnej i bolesnej rzeczywistości apostoł podkreśla konieczność 
podtrzymania komunii, która gwarantuje ciągłość apostolskiej tradycji. 
Stąd wezwanie do przybycia do siebie Tymoteusza i przyprowadzenie 
Marka oraz wzmianka o wierności Łukasza. Jest to istotna cecha każ-
dego ewangelizatora, który winien włączać się do współpracy z innymi 
i mimo niesprzyjających warunków dochować wierności w apostolskiej 
misji Kościoła.

Módlmy się dziś o to przez wstawiennictwo św. Łukasza i św. Pawła 
apostoła, aby Chrystus i nam pomógł, stanął przy nas i wzmocnił nas, aby 
również przez nas dzięki wzajemnej współpracy i wierności swemu po-
wołaniu, na miarę naszych możliwości dopełniło się głoszenie Ewangelii 
i jak najwięcej ludzi doświadczyło zbawczej obecności Chrystusa. Amen.



149Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Uroczystość odpustowa św. Barbary (Grodzisko Dolne, 4 XII 2024 r.) 
czyt.: Mdr 3,1-9; Rz 8,31b-39; Mt 10,34-39

Nikt i nic nie zdoła nas odłączyć od miłości Boga,  
która jest w Chrystusie Jezusie, Panu naszym.

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie Panu!
To wyznanie św. Pawła, jakie przed chwilą usłyszeliśmy w odczyta-

nym fragmencie jego Listu do Rzymian, winno stawać się również na-
szym wyznaniem, aż po całkowite zjednoczenie się z Chrystusem w go-
dzinie naszej śmierci. Czy rzeczywiście nikt i nic nie zdoła nas odłączyć 
od miłości Boga, która jest w Chrystusie Jezusie, Panu naszym? A że jest 
to możliwe, nawet w stopniu heroicznym przez męczeństwo, potwierdza-
ją święci Chrystusowego Kościoła.

Wśród nich wyróżnia się patronka naszej parafialnej wspólnoty św. 
Barbara z Nikomedii, na terenie dzisiejszej Turcji, która na początku  
IV wieku dobrowolnie przyjęła śmierć męczeńską, by w ten sposób na 
zawsze zjednoczyć się z Chrystusem – Oblubieńcem swej duszy. Gdy 
jej ojciec poganin dowiedział się o nawróceniu córki na chrześcijań-
stwo, robił wszystko, aby zmusić ją do wyparcia się Chrystusa. Uwięził 
ją w wieży, doniósł na nią do władz rzymskich, wydał na okrutne tortury 
i śmierć poprzez ścięcie mieczem. Choć postać św. Barbary przesło-
nięta jest legendą, to przez całe wieki przetrwała pamięć o jej niezwy-
kłym umiłowaniu Chrystusa oraz kult, jakim nieprzerwanie cieszy się  
w Kościele. Świadczy o tym także ta odpustowa uroczystość w naszym 
kościele pod przewodnictwem pasterza diecezji księdza arcybiskupa 
Adama, z udziałem księży z dekanatu oraz księży kanoników Przewor-
skiej Kapituły Kolegiackiej, której członkiem jest także ks. Jan pro-
boszcz tutejszej parafialnej wspólnoty.

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie Panu!

Dziś szczególnie potrzeba nam nie tylko przykładu św. Barbary, ale 
jej możnego wstawiennictwa u Boga, aby nikt i nic nie zdołało nas odłą-
czyć od Jego miłości, jakiej doświadczamy w naszym Panu Jezusie Chry-
stusie. Żyjemy bowiem w czasach totalnej walki duchowej, w czasach 
wielkiej pogardy dla Boga i Jego Prawa, a także godności człowieka jako 



150 Zamieszkać w Słowie

stworzenia Bożego. Współcześni bezbożni rewolucjoniści, chcą budo-
wać nowy, utopijny świat, wmawiając wszystkim, że skończyła się epoka 
chrześcijańska i nadszedł czas na budowę świata bez Boga i Jego przyka-
zań, a nawet bez jakiejś obiektywnej prawdy. Nie łudźmy się, ta pokusa 
dotyka każdego z nas. Przejawem tego będzie brak odwagi, aby Boga po-
stawić na pierwszym miejscu, aby żyć zgodnie z wyznawaną wiarą. Jed-
nak dla świętego spokoju nie możemy być bierni, dawać przyzwolenie na 
zło, wycofywać się z dawania świadectwa prawdzie, zgadzać się na idee 
niszczące człowieka. Skwapliwie wykorzystuje to szatan, który wmawia 
nam, że w Kościele mamy dziś do czynienia z powszechnym zjawiskiem 
cichej apostazji.

Drodzy Siostry i Bracia w Chrystusie Panu!
W obliczu takiego zagrożenia, gdy każdemu z nas grozi pokusa rezy-

gnacji i zniechęcenia w wyznawaniu wiary, a koncentrowania się jedynie 
na tym, co doczesne, trzeba nam zachować żywą relację z Jezusem Chry-
stusem, naszym Panem i Zbawicielem. Do tego zachęca nas i uczy pa-
tronka naszej parafii św. Barbara, która wybierając Chrystusa na chrzcie 
świętym jako największy skarb i sens swego życia, pozostała Mu wierna 
aż po męczeństwo za wiarę. Uświadamiamy to sobie na początku Adwen-
tu, w którym przygotowujemy się do świętowania Jego pierwszego przyj-
ścia w Boże Narodzenie, równocześnie otwierając się na Jego nieustanne 
przychodzenie do nas w mocy Ducha Świętego we wspólnocie Kościoła, 
który nie przestaje wołać: „Przyjdź, Panie Jezu!”

To przychodzenie Chrystusa, które dopełnia na świecie Boże dzieło 
zbawienia i uświęcania ludzi, będzie trwać aż do Jego powtórnego przyj-
ścia na końcu czasów, a w wymiarze naszego indywidualnego życia do 
śmierci każdego z nas. Skoro nieustannie trwa ta sama, jedna godzina 
Jego przyjścia, tego ostatecznego, jak i tego w momencie naszej śmierci, 
ciągle możemy otwierać się na przychodzącego do nas Pana. Regularnie 
taką możliwość daje nam każda niedziela – „dzień Pański”, której sercem 
jest Msza święta. Uczestnicząc w niej, poprzez przyjęte słowo Boże i Ko-
munię świętą, możemy podtrzymywać i umacniać naszą więź i przyjaźń 
z Chrystusem. Dzięki temu, jak mówi autor Księgi Mądrości, nie tylko 
w tym krótkim czasie swego życia, ale na wieczność, będziemy „trwać 
w pokoju” i „być w ręku Boga”.



151Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

A ponieważ wrogowie Boga i naszego zbawienia chcą nas odłączyć 
od miłości Bożej ofiarowanej nam w Chrystusie poprzez wyrafinowane 
kłamstwa, sianie zamętu i burzenie porządku stworzenia, pilnie potrzeba 
nam światła Bożego objawienia. Dziś nie możemy już poprzestać jedynie 
na jego znajomości ze szkolnej katechezy czy z samej niedzielnej litur-
gii słowa Bożego w czasie Mszy świętej. Potrzeba nam systematycznej 
lektury Pisma Świętego i modlitwy usłyszanym słowem Bożym. Ks. abp 
Metropolita w liście pasterskim na rozpoczęty Adwent zachęca nas: „Szu-
kajcie nadziei i pociechy w Piśmie Świętym”.

Zadbajmy więc o to, abyśmy pośród chaosu i bełkotu współczesne-
go świata nigdy nie utracili chęci do kontaktu ze słowem Bożym, czy to 
przez pobożną lekturę, czy przez studium Pisma Świętego. Możemy to 
czynić indywidualnie, ale warto wspólnie czytać Biblię w rodzinie, czy 
w parafialnym kręgu biblijnym. Może taka grupa osób czytających Biblię 
powstanie także w naszej parafii.

Wpatrując się w świetlany przykład św. Barbary, widzimy jak prawdzi-
we i głębokie zjednoczenie z Chrystusem uskrzydla i umacnia do wierno-
ści i obrony wiary we wszystkich, nawet najtrudniejszych okolicznościach 
życia. Może nie będzie nam to dane poprzez męczeństwo, ale z pewnością 
poprzez doświadczenie zmagania się i walki o wierność Chrystusowi w co-
dziennych okolicznościach naszego życia rodzinnego, społecznego i naro-
dowego. Sami widzimy, że dziś nie jest to takie łatwe i proste.

Jak winniśmy się zachować, podpowiada nam Jezus w odczytanej 
Ewangelii. Wpierw otwarcie mówi, że radykalne opowiedzenie się za 
Nim będzie przyczyną podziałów, nawet w społecznościach rodzinnych. 
W takich sytuacjach, chcąc do końca pozostać Jego uczniem, należy być 
wiernym Jego miłości. A gdy będzie tego potrzeba, to należy się zgodzić 
na podjęcie krzyża i cierpienia, z gotowością do obumierania dla siebie 
i swego tylko szczęścia na ziemi.

Prośmy naszą patronkę św. Barbarę, abyśmy idąc w jej ślady, pono-
wili dziś wybór Chrystusa, na nowo dali Mu pierwszeństwo, postawili na 
Niego i Jego Ewangelię. Wówczas On będzie z nami ze swoją miłością 
w kontekście naszego osobistego życia, a my będziemy gotowi i mocni 
do codziennego umierania dla siebie, aby wypełnić wolę Bożą względem 
nas i być darem dla drugich przez ofiarne życie.

Niech się tak stanie mocą Bożego Ducha. Amen.



152 Zamieszkać w Słowie

Uroczystość Zwiastowania Pańskiego (Przeworsk, 25.03.2025 r.)

Dziś w Uroczystość Zwiastowania Pańskiego stajemy przed tajemni-
cą Wcielenia Słowa Bożego w osobie Jezusa narodzonego z Maryi Dzie-
wicy. Do Jego widzialnego przyjścia na świat doszło przede wszystkim 
dzięki zgodzie samego Syna Bożego, którą autor Listu do Hebrajczyków 
wyraził w słowach: „Oto idę, abym spełniał wolę Twoją Boże”. Przyjmu-
jąc ludzkie ciało, Syn Boży mógł w nim zrealizować swoje pełne i dosko-
nałe posłuszeństwo Bogu Ojcu.

Nie byłoby to jednak możliwe, gdyby nie zgoda Maryi, od której Syn 
Boży mocą Ducha Świętego otrzymał swoje ludzkie ciało. Dzięki niemu 
Jezus Chrystus mógł siebie złożyć w ofierze, aby jak mówi autor Listu 
do Hebrajczyków „raz na zawsze” zbawić i uświęcić wszystkich ludzi. 
Można więc powiedzieć, że nasze odkupienie w Jezusie Chrystusie roz-
poczęło się już w momencie zwiastowania anielskiego, gdy Maryja wy-
powiedziała Bogu swoje „fiat”: „Oto ja służebnica Pańska, niech mi się 
stanie według twego słowa”.

Dzięki dokonanemu już dziełu zbawczemu Jezusa Chrystusa nie-
ustannie doświadczamy zbawienia we wspólnocie Jego Kościoła. Chcąc, 
by ono było prawdziwie owocne dla nas, a przez nas dla innych, musimy 
zachować postawę Maryi ze sceny zwiastowania. Dlatego dziś w Uroczy-
stość Zwiastowania Pańskiego przyjmijmy na nowo Jej fiat jako program 
naszego chrześcijańskiego życia.

Zauważmy, że na Boże powołanie bycia matką Syna Bożego Maryja 
z pokorą odpowiada: „Oto ja służebnica Pańska”. Tak samo nazywał sie-
bie Abraham. Tytuł ten nosili także inni patriarchowie, Mojżesz, królowie 
i prorocy Izraela. A kiedy nastaje „pełnia czasu”, przyjmuje go Mary-
ja, Matka oczekiwanego Mesjasza, Syna Bożego. W ten sposób wyraziła 
swoje całkowite podporządkowanie się Bogu, pokorę i uniżenie, dosko-
nałą dyspozycyjność wobec misji, jaka Jej została objawiona. To fiat Ma-
ryi zadecydowało o Jej Bożym Macierzyństwie.

Drodzy Siostry i Bracia, dziś Bóg potrzebuje naszego tak. Chce, aby-
śmy oddali siebie w służbie zbawczemu dziełu Chrystusa, jakie dokonuje 
się w świecie za sprawą Jego Kościoła. Zechciejmy więc, za przykładem 
Maryi powtarzać: „Oto ja! Oto jestem”, aby pokornie zaangażować się 
w służbę Chrystusowi i podejmowanemu przez Kościół dziełu zbawienia. 



153Część czwarta. Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Pamiętajmy, że wszelkie zbawcze dzieła i procesy wymagają zawsze po-
kornych i ubogich sług Bożych, aby przez nich w pełni mogła objawić się 
Jego potęga i chwała.

W drugiej części odpowiedzi danej aniołowi Maryja mówi, jak rozu-
mie swoją służbę Bogu. Wyraża to w słowach: (…) niech mi się stanie 
według twego słowa!”. Miarą służby jest więc dla Maryi słowo Boże. 
Można tak powiedzieć, że pamięć świętych Pism jest faktycznie tym 
aniołem, który Ją prowadzi i pozwala zrozumieć niezwykłość Jej życio-
wej sytuacji. W świetle słowa Bożego zrozumiała, że poczęcie Syna Bo-
żego jest możliwe. Dlatego odkrywając swoje powołanie, odpowiedziała: 
„(…) niech mi się stanie według twego słowa”. W ten sposób wyraziła 
gotowość do wypełnienia zadania zleconego Jej przez Boga i poniesienia 
wszelkich ofiar z tym związanych.

Moi Drodzy! Jeśli na wzór Maryi chcemy jak Ona być sługami Boga, 
w ramach naszego chrześcijańskiego i życiowego powołania, potrzebu-
jemy światła słowa Bożego, abyśmy je wypełniali zgodnie z wolą Boga. 
A dostęp do niej mamy na modlitwie, poprzez lekturę Pisma Świętego, 
korzystanie z katechizmu i nauki Kościoła. Wówczas dzięki światłu sło-
wa Bożego będziemy mogli otwierać się na wolę Bożą w codzienności 
naszego życia, by mocą Ducha Świętego cierpliwie i wytrwale ją wypeł-
niać, przynosząc piękne owoce nowego życia w Chrystusie.

Taką możliwością otwierania się na słowo Boże i naukę Kościoła bę-
dzie powstające w naszej parafii Towarzystwo Przyjaciół Bożego Grobu. 
Zainteresowanych serdecznie zapraszam na spotkanie organizacyjne po 
Mszy świętej do salki domu parafialnego. A na koniec prośmy Maryję ze 
sceny zwiastowania:

„Święta Maryjo, pokorna służebnico Pańska, 
Wierna Dziewico, święty przybytku Słowa, 
naucz nas, jak być posłusznymi głosowi Ducha, 
jak wytrwale słuchać Słowa; 
naucz nas w głębi naszych serc 
wrażliwości na Jego wezwania, 
naucz otwartości na Jego ukazywanie się w życiu braci, 
w wydarzeniach historii, w bólach i radościach stworzenia. 
Dziewico słuchająca, 



154 Zamieszkać w Słowie

Pani przepełniona modlitwą, 
przyjmij błagania swoich sług. Amen.”

(Lectio divina, t. 16, s. 205)



Część piątaCzęść piąta

Z NIWY DZIEŁA BIBLIJNEGO

Ze względu na bezkresne horyzonty misji Kościoła i złożony 
charakter obecnej sytuacji potrzebne są nowe formy skutecznego 
przekazywania słowa Bożego (...).

Słowo Boże dociera do ludzi przez spotkanie ze świadkami, 
dzięki którym staje się obecne i żywe (n. 97)

(Z adhortacji apostolskiej Verbum Domini Benedykta XVI)





Janusz Gujda

ŚWIĘTY BENEDYKT Z NURSJI  
– DUCHOWYM PRZEWODNIKIEM 

W CZAS NIEPOKOJU I ZAMĘTU

1.	 Szukając Boga

Targani niepewnością i poczuciem nieprzewidywalności jutra pra-
gniemy doświadczyć obecności Boga w rozerwanym konfliktami obec-
nym świecie. Naznaczani cierpieniem ciała i ducha szukamy znaków 
Jego działania w naszym osobistym życiu. Pielgrzymujemy do świętych 
miejsc, aby pogłębić w nich wiarę, wyrazić szacunek i szczere oddanie 
Najwyższemu; prosić Go o błogosławieństwo, wyrazić dziękczynienie 
lub pokutę. Poszukując duchowego odrodzenia, pragniemy jednocześnie 
usłyszeć od Stwórcy odpowiedzi na pytania płynące z naszych skołata-
nych serc. W modlitwach zwracamy się do naszych świętych patronów 
i orędowników, zabiegając o ich wstawiennictwo u Boga.

Po dziś dzień kieruję swoje kroki ku tynieckiemu opactwu, którego 
historia jest świadectwem niezłomnej walki o wiarę, jej pogłębianie i gło-
szenie. Wracam tutaj uciekając od codziennego zgiełku, pragnąc w mu-
rach klasztoru odnaleźć ciszę, spotkać w niej siebie i usłyszeć w niej cichy 
głos Boga.

Osadzone w ramach niezłomnych zasad monastyczne życie mni-
chów benedyktyńskich za murami klasztoru liczącego blisko 1000 lat, 
natchnęło mnie do przybliżenia wizerunku św. Benedykta z Nursji1 – 
założyciela tegoż zakonu, Ojca Kościoła, Głównego Patrona Europy, 
Patriarchy Mnichów Zachodu, a w szczególności twórcy Reguły łączą-
cej z upływem czasu wszystkie działające na świecie benedyktyńskie 
klasztory.

1	  Święty Benedykt urodził się około 480 r. w Nursji (dziś Norcia w Umbrii, Włochy); 
imię Benedykt (Benedictus) wywodzi się z języka łacińskiego i oznacza „błogosła-
wiony”.



158 Zamieszkać w Słowie

Ten wielki zakonodawca wskazywał swym uczniom jako jedyny 
cel życia – poszukiwanie Boga; uważał bowiem, że obranie tegoż celu 
stanowi jedyną i ponadczasową „drogę wyjścia” dla ludzi żyjących w 
czasach rozłamów, ucisków oraz wszelakich upadków. Benedykt głosił: 
„Sami odnajdźmy żywą więź z Bogiem przez Jezusa Chrystusa, naszego 
Pana. Szukajmy Boga w naszym życiu i pokażmy ludziom, jak można 
Go szukać i znajdywać, a przez to naprawdę odnaleźć siebie!”2.

2.	 (…) i nie dopuść, abyśmy ulegli pokusie (Mt 6,13; Łk 11,4)

Gdy młody Benedykt rozpoczął naukę w Rzymie, zrażony obycza-
jami studentów – ich rozwiązłym stylem życia – szybko doszedł do 
przekonania, że musi porzucić studia i opuścić miasto. Udał się wów-
czas w góry Prenestini, gdzie osiadł w Enfide przy kościele świętych 
Piotra i Pawła. Jako eremita szukał życia w samotności, w miejscach 
odosobnionych, które miały służyć mu do lepszego spotkania z Bo-
giem. Oddalając się od zwyczajów „zepsutego świata”, znalazł takowe 
w grocie w Sublacus (Subiaco). Tam z rąk przypadkowo napotkane-
go mnicha Romanusa przywdział habit i otrzymał pierwsze ascetyczne 
nauki. Prowadząc pełne umartwień ustronne i samotne życie, mierzył 
się z rozlicznymi pokusami – również prześladowaniami – wierząc, że 
walka, którą toczy w swej pedagogii posiada znaczenie zbawcze3.

Z upływem czasu Benedykt zyskał sobie wielu spragnionych życia 
duchowego uczniów, co skłoniło go do zrezygnowania z pustelnicze-
go życia i rozpoczęcia życia wspólnotowego na Monte Cassino, gdzie 
założył klasztor. Za murami opactwa zajął się formułowaniem własnej 
Reguły4 mającej posłużyć, uporządkowaniu wspólnego życia zakonne-
go, żeby ideał jedności serca i ducha mógł być bez przeszkód realizo-
wany.

2	 W. Zatorski, Po co opcja Benedykta, Tyniec 2020, s. 8.
3	  „Pokusy cielesne zostały tak ujarzmione, że nigdy już nie odczuwał ich ataku” – napisze 

po latach św. Grzegorz Wielki w swej księdze Dialogów.
4	  W połowie VI wieku Benedykt opracował Regułę zakonną o charakterze uniwersal-

nym zawierającą zbiór zasad postępowania dla osób, których życie ukierunkowane było 
na Boga. Reguła powstała na podstawie osobistego doświadczenia jej twórcy, a także 
w oparciu o lekturę Pisma Świętego i dzieła Ojców Kościoła. Reguła stała się pomnikiem 
duchowości benedyktyńskiej, zachowując swoją aktualność do dziś.



159Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

3.	 Nie daj się zwyciężyć złu! (Rz 12, 21)

Nastał wówczas czas wojen, niewolnictwa, moralnego zepsucia i głę-
bokich społecznych podziałów. Na skutek wyrugowania religii z wielu 
dziedzin życia, społeczeństwo pogrążyło się w aksjologicznej pustce. 
Hordy barbarzyńskie wędrowały przez Europę, siejąc śmierć i zniszcze-
nie, a ludzie zrywali relację z Bogiem. Upadł Rzym. Nie przetrwało rów-
nież Monte Cassino5. Mnisi benedyktyńscy rozproszyli się. Do klasztoru 
wrócili z oryginałem reguły benedyktyńskiej dopiero w VIII wieku.

Benedykt zaczął pisać Regułę na wiele lat przed upadkiem Cesar-
stwa Rzymskiego – czytając przenikliwie znaki ówczesnego czasu, do-
strzegając postępujące rozłamy religijne, społeczne i kulturowe. Wie-
dział, że do skutecznej obrony chrześcijańskich wartości potrzeba jest 
duchowego dynamizmu i zdolności adaptacji; że w tym celu konieczne 
jest stworzenie prostych zasad postępowania, którymi będą kierować 
się mnisi w czasach kryzysu i na wypadek wojny; w czasach, w których 
szukanie odpowiedzi na pytanie, czego oczekuje od nich Bóg, będzie 
mieć kluczowe znaczenie.

Istotnie – stworzona w oparciu o umiar i rozsądek Reguła Święte-
go Benedykta - pomogła benedyktynom przywrócić chrześcijański Ład 
i Pokój – Ordo et Pax. Oparta na podstawowych wartościach kultury eu-
ropejskiej – kulturze pracy, szacunku do osoby ludzkiej i wzajemnego 
braterstwa oraz harmonii i równowagi życia - wniosła prawdziwy zaczyn 
duchowy, który odmienił nie tylko oblicze ojczyzny św. Benedykta, ale 
również Europy, doprowadzając do jej duchowego i kulturowego zjedno-
czenia. Po powrocie do klasztorów mnisi zaczęli z determinacją – w opar-
ciu o Regułę swojego mistrza oraz jego dewizę: „Aby we wszystkim był 
Bóg uwielbiony”6 – kierować rozwojem życia duchowego, liturgicznego, 
intelektualnego, administracyjnego i ekonomicznego. Z umiłowaniem 
tradycji, w duchu pokory i posłuszeństwa, czynami wpływali na bieg wy-
darzeń, wyprowadzając z mroku historii zrujnowaną i upadłą moralnie 
Europę.

5	  Jak podają źródła historyczne św. Benedykt zmarł na niedługo przed wkroczeniem Lon-
gobardów do Monte Cassino (rok 577), którzy zniszczyli miasto i zrabowali opactwo.

6	 Reguła Benedyktyńska 57, 9 (dalej: RB).



160 Zamieszkać w Słowie

4.	 Reguła

Mimo, że liczy już ponad piętnaście wieków, ciągle pozostaje świa-
tłem w drodze codziennego życia ludzi, którzy zdecydowali się podążać 
za jej naukami. Mowa tutaj o niezmienionej od jej powstania – składającej 
się z Prologu i liczącej 73 rozdziały – Regule Świętego Benedykta z Nur-
sji. Reguła reprezentuje głęboką teologię. Benedykt zwraca w niej uwagę 
na trzy filary życia chrześcijańskiego, które nie są wyłączną domeną mni-
chów: posłuszeństwo – polegające na rozpoznawaniu woli Bożej, milcze-
nie – które polega na wewnętrznym pokoju (stanu harmonii w emocjach 
i umyśle, który pomaga usłyszeć w sercu głos Boży) i pokorę – która jest 
drogą do autentycznego życia w zgodzie z prawdą o sobie i Bożym planie.

Pośród wielu wskazań Reguły dotyczących w szczególności życia 
wspólnotowego mnichów postanowiłem przybliżyć jedynie te, które 
mogą okazać się cenne w życiu każdego świeckiego chrześcijanina po-
szukującego harmonii w cielesnym i duchowym wymiarze ludzkiej eg-
zystencji – poszukującego jedności z samym sobą i drugim człowiekiem. 
Tekst Reguły, obfitujący w cytaty Starego i Nowego Testamentu7, przy-
staje do ducha każdego czasu, tym samym zachowuje również swoją ak-
tualność w czasie obecnym, będąc odpornym na zderzenia starego świata 
benedyktyńskiego z nowymi społecznymi, kulturowymi, a w szczególno-
ści religijnymi prądami.

5.	 Słuchaj! (RB Prolog 1-2)

„Słuchaj, synu, nauk mistrza i nakłoń [ku nim] ucho swego serca. 
Napomnienia łaskawego ojca przyjmuj chętnie i wypełniaj skutecznie”. 
W dalszej części nakazu zamieszczonego we wstępie do Reguły św. Be-
nedykta wybrzmiewa kolejne jego zdanie – słowa skierowane do każde-
go z nas, niezależnie od tego, czy jest mnichem, czy osobą świecką: „Do 
ciebie więc kieruję teraz moje słowa, kimkolwiek jesteś ty, co wyrze-
kasz się własnych chęci, a chcąc służyć pod rozkazami Chrystusa Pana, 

7	  W Regule mamy około 130 cytatów ze Starego i Nowego Testamentu. Nie zawsze są 
one dosłowne, ale często podawane z pamięci, co stanowi świadectwo, że nasz święty 
Ojciec żył Pismem Świętym. K. van Oost, Komentarz do Reguły Świętego Ojca Naszego 
Benedykta, Tyniec 2017, s. 18.



161Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

prawdziwego Króla, przywdziewasz potężną i świętą zbroję posłuszeń-
stwa” (RB Prolog 3).

„Słuchaj” – Obsculta!, jako pierwsze słowo Prologu Reguły nakazuje 
słuchać, aby usłyszeć głos Boga, rozpoznać Jego wolę i umieć Mu zawie-
rzyć. Jest ono wyrazem postawy, której istotą jest wsłuchanie się w mą-
drość pochodzącą od mistrza i kochającego ojca8. Chodzi w niej o wyci-
szenie wewnętrzne, dzięki któremu trudności życia przestają dominować. 
Twórca Reguły w nieposłuszeństwie dostrzega zgubę człowieka. Z kolei 
w brzmieniu słów: „nakłoń ucho swego serca” – et inclina aurem cordis 
tui – wyraża się nakaz słuchania całym sercem. Oznacza to, że św. Bene-
dykt od początku opiera swoją doktrynę na idei powrotu do Boga przez 
posłuszeństwo Jego woli i wyrzeczeniu się własnych pragnień9. I nie cho-
dzi tutaj o ślepe posłuszeństwo polegające na przyjęciu bezwarunkowych 
zasad Reguły (kojarzące się ze służebnością), lecz o posłuszeństwo pły-
nące z serca – nie krępujące osobistej wolności, do którego św. Benedykt 
zachęcał, upatrując w nim początek wyzwolenia od grzechu, niewoli ego-
izmu i ograniczeń własnej woli.

To wymowne i ważne wskazanie Reguły adresowane jest również do 
nas – ludzi czasów obecnych – niewłaściwie interpretujących wolność, 
żyjących w nieustannym pośpiechu, często zranionych i osamotnionych, 
nie mających czasu na wysłuchanie drugiego człowieka i nie mających 
możliwości zostać wysłuchanymi. Wskazane w Regule milczenie, które 
ma nam przynieść dobry owoc, osiągnąć można przez wyciszenie i sku-
pienie się w słuchaniu Boga i ludzi; wsłuchiwaniu się w głos słowa Boże-
go. W nim bowiem jest Bóg, który do nas przemawia.

6.	 Módl się!

„Przede wszystkim, gdy coś dobrego zamierzasz uczynić, módl się 
najpierw gorąco, aby On sam to do końca doprowadził” (RB Prolog 4).

W przywołanych słowach Prolog Reguły nawiązuje do radykalnie 
brzmiącego stwierdzenia Jezusa: „Beze Mnie nic nie możecie uczynić” 
(J 15,5). Uniwersalna prawda wyrażona w tej wypowiedzi odnosi się 

8	  Por. W. Derkse, Reguła Świętego Benedykta dla początkujących. Duchowość w życiu 
codziennym, Tyniec 2020, s. 42.

9	  K. van Oost, Komentarz do Reguły, s. 21-22.



162 Zamieszkać w Słowie

w pierwszej kolejności do Bożej inicjatywy, Bożej łaski, która uprzedza 
każde nasze działanie. Słowa Jezusa wyrażają prawdę będącą odblaskiem 
stwórczej mądrości Boga, że cokolwiek byśmy wymyślili, choćby wyda-
wało się nam najszlachetniejsze, najdoskonalsze, i starali się potem to zro-
bić na własną rękę, bez Bożej inicjatywy, bez Bożego wezwania staje się 
bezowocne, puste i pozbawione życia. Dlatego pierwsze, najistotniejsze 
jest dla nas usłyszenie Bożego słowa do nas skierowanego, zrozumienie 
Jego przesłania w kontekście naszego zmiennego i nietrwałego doczesne-
go życia. Innymi słowy przyjmowanie życia w myśl słów modlitwy Pań-
skiej: „Bądź wola Twoja, jako w niebie, tak i na ziemi”, co nierozerwalnie 
łączy się z uświadomieniem sobie, że skoro bowiem prosimy, by w nas 
działa się Jego wola, musimy liczyć się z Bogiem, stawiając Go na pierw-
szym miejscu we wszystkich dziedzinach życia10 i z ufnością otwierać się 
na Jego zbawczą Opatrzność.

Wola Boża w życiu każdego człowieka to zamiar i cel, jaki Bóg ma 
dla każdego z nas. Szczególnie w kontekście powołania zakonnego i ka-
płańskiego sam Bóg wzywa konkretnych ludzi do służby Bożej. Również 
osobista jest odpowiedź człowieka, zaciągnięcie się do służby Bożej.

Pierwsze słowa Prologu Reguły powinny więc wzbudzać w nas świa-
domość, że jeżeli będziemy szukać oparcia bez Bożej łaski, bez wycho-
dzącej nam naprzeciw miłości Boga, nie osiągniemy nic. Słowa te przy-
pominają nam wszystkim ewangeliczną prawdę, że: „Jedynie Bóg jest 
Dobry” (Mk 10,18), a to oznacza, że jest On źródłem wszelkiego dobra. 
Z tego względu wszelkie nasze działanie należy do Niego odnosić, trwa-
jąc w zjednoczeniu z Nim.

Wezwanie do modlitwy nie pozostawia więc wątpliwości co do jej 
znaczenia – postrzegania jej jako daru od Boga i upatrywaniu w niej prze-
strzeni, w której możemy stawić czoła swym lękom, przyjmując jedno-
cześnie siłę, mądrość, często wewnętrzne uzdrowienie.

7.	 Powstańmy więc wreszcie!

„Powstańmy więc wreszcie, skoro Pismo Święte zachęca nas słowa-
mi: Teraz nadeszła dla nas godzina powstania ze snu. Otwórzmy nasze 

10	  S. Haręzga, Modlitwa „Ojcze nasz” a nasza relacja z Bogiem (Mt 6,9-13), Premislia 
Christiana 2010/2011, t. 14, s. 101.



163Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

oczy na przebóstwiające światło, a nasze uszy na głos Boży, który nas 
codziennie napomina wołając: Obyście usłyszeli dzisiaj głos Jego: nie za-
twardzajcie serc waszych” (Ps 96,8) (RB Prolog 8).

Ten kolejny wiersz Prologu Reguły ukazuje sens ostrzeżenia, jakie 
padło: chodzi o zdecydowanie się wreszcie na powstanie ze snu, na pod-
jęcie słów Pisma Świętego. Św. Paweł woła: „(…) rozumiejcie chwilę 
obecną: teraz nadeszła dla was godzina powstania ze snu. Teraz bowiem 
zbawienie jest bliżej nas, niż wtedy, gdyśmy uwierzyli” (Rz 13, 11). Ów 
„sen” w Biblii jest metaforą śmierci, do której ostatecznie doprowadza 
postawa braku czuwania, zaniedbywania wiary i niepodejmowania wy-
siłków, aby być przygotowanym na przyjście Chrystusa. Św. Benedykt 
ukazuje osobę, która jest w stanie grzechu, jako tę, która śpi. W naszym 
doczesnym życiu „sen” odnosi się najczęściej do duchowych upadków 
i grzesznego trwania w uczynkach ciemności. W obliczu takiego swoiste-
go życiowego letargu pojawia się potrzeba „powstania ze snu”, usłyszenia 
naglącego wezwania Boga i podjęcia Jego słowa! Każdy z nas ma usły-
szeć wezwanie w inny sposób, w każdym poruszy ono inną stronę. Jedna 
cecha będzie łączyć nas wszystkich: skoro tylko usłyszymy wewnętrzny 
głos, mamy powstać i otrząsnąć się z apatii11. Podjęcie słowa Bożego wią-
że się niewątpliwie z nawróceniem, a więc z odwróceniem się od grzechu 
i dostrzeżeniem tego, co jest najważniejsze; wiąże się z modlitwą, która 
pozwala wyrwać się z nurtu codziennych zdarzeń i kolein bezrefleksyjnie 
upływającego życia. Bez modlitwy nie ma doświadczenia Boga12. Dlate-
go otwarcie oczu, wyrwanie się z marazmu życia, spojrzenie na życie od 
strony naszego spotkania ze Stwórcą, staje się nową drogą do pełni życia.

Syracydes, pisząc o stworzonym przez Boga człowieku, wpisanym 
w odwieczne plany Boże, mówi między innymi: „Dał im wolną wolę, ję-
zyk i oczy, uszy i serce zdolne do myślenia” (Syr 17,6). Z kolei prorok Je-
remiasz, zapowiadając odnowienie Izraela, mówi w imieniu Boga: „Dam 
im serce zdolne do poznania Mnie, że Ja jestem Pan” (Jr 24,7). Dlatego 

11	  E. de Waal, Szukanie Boga. Droga św. Benedykta, Tyniec 2020, s. 34.
12	  Dlatego głosząc i uobecniając królestwo Boże, Jezus zapraszał do jedności i wspólnoty 

z Bogiem Ojcem. A jedynym warunkiem wejścia do takiego królestwa uczynił nawróce-
nie przez przyjęcia daru Bożej łaski miłosierdzia. S. Haręzga, Sprawdziany wiarygodno-
ści Jezusa, Pastores 93 (4) 2021, s. 10.



164 Zamieszkać w Słowie

Bóg nieustannie wzywa nas do przemiany serca, która następuje na sku-
tek słuchania Bożego słowa i podążania Jego drogą, podążania ścieżkami 
Pana za przewodem Ewangelii (RB Prolog 21). W głosie Boga nieustan-
nie wybrzmiewa skierowane do nas wyzwanie: „Chodźcie, dopóki macie 
światłość, aby was ciemność nie ogarnęła” (J 12,35).

8.	 Szukaj pokoju! (Ps 34,15)

„Pośród licznego tłumu, któremu Pan mówi te słowa, szuka On sobie 
współpracownika i raz jeszcze powtarza: Któż jest człowiekiem, co miłuje 
życie i pragnie widzieć dni szczęśliwe? (Ps 33,13 Wlg). Jeśli słysząc to, 
odpowiesz: „Ja”, rzecze ci Bóg: Skoro chcesz mieć prawdziwe i wieczne 
życie, powściągnij swój język od złego, od słów podstępnych twe wargi. 
Odstąp od złego, czyń dobro; szukaj pokoju, idź za nim (Ps 34[33],14–
15). Gdy tak będziecie postępować, oczy Moje zwrócone będą na was, 
a uszy moje otwarte na prośby wasze. I zanim mnie wezwiecie, powiem: 
«Oto jestem» (Iz 58,9). Cóż dla nas milszego, bracia najdrożsi, nad ten 
Boży głos zaproszenia? Oto w  swej łaskawości Pan sam ukazuje nam 
drogę życia” (RB Prolog 14-19).

„Błogosławieni pokój czyniący” (Mt 5, 9) mówi Jezus w Kazaniu na 
górze, nie przypadkowo używając słowa „czyniący”. W ten sposób Jezus 
chciał nam przypomnieć, że szczęścia nie osiągamy, zazdrośnie strzegąc 
własnego stanu bezpieczeństwa, ale wprowadzając pokój, który nie po-
chodzi od nas, ale jest darem z nieba.

Nad wejściem do klasztorów benedyktyńskich od początków ich ist-
nienia widnieje słowo PAX, będące przypomnieniem istoty ducha w nich 
panującego według nakazu Reguły: „Odstąp od złego, czyń dobro; szukaj 
pokoju, idź za nim”. Takim duchem pokoju żyją zakony monastyczne, 
pokojem, którego nie daje świat (por. J 14,27), ale rodzi się on w sercu 
nawróconym; jest pokojem, który przemienia nas wewnętrznie. 

Św. Benedykt, zachęcając nas do poszukiwania pokoju i życia w zgo-
dzie z naukami Chrystusa, ukazuje mądrą i pełną umiaru drogę do jego osią-
gnięcia, oferując nam wszystkie ascetyczne „narzędzia” jakimi są milcze-
nie, pokora, posłuszeństwo, cierpliwość, modlitwa i praca. Zgodnie z jego 
nakazem mamy być ludźmi pokoju, co oznacza, że powinniśmy wnosić 
pokój w swoje rodziny, łagodzić napięcia pomiędzy ludźmi, budować – 



165Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

wbrew panoszącemu się złu – świat, w którym zapanuje sprawiedliwość 
i pokój. Dla św. Benedykta pokój nie był więc utopijną wizją lecz konkret-
nym celem, do którego możemy dojść jedynie poprzez szukanie Chrystusa.

W duchu benedyktyńskiej zachęty wyrażonej w Regule wymownymi 
słowami „szukaj pokoju”, powinniśmy dziś dążyć poprzez pracę nad sobą 
i kształtowanie silnej woli do życia w harmonii z Bogiem i bliźnimi. Prze-
słanie to jest aktualne również dla dzisiejszej pogrążonej w wojnie Europy.

9.	 Bezczynność wrogiem duszy

„Bezczynność jest wrogiem duszy. Dlatego też bracia muszą się zaj-
mować w określonych godzinach pracą fizyczną i również w określonych 
godzinach czytaniem duchowym” (RB 48,1).

Módl się i pracuj (ora et labora13). Ta lakoniczna niepozostawiają-
ca miejsca na wątpliwości synteza myśli, stanowiąca dewizę życiową  
św. Benedykta, sformułowana została w Regule, która mówi, że: „bez-
czynność jest wrogiem duszy”. Św. Benedykt wiedział, że największym 
zagrożeniem nie tylko dla braci zakonnych, lecz także dla każdego czło-
wieka, będzie trwanie w bezczynności. Historia monastycyzmu znała 
wówczas przykłady zakonników, którzy pragnęli wyłącznie bezustanne-
go trwania na modlitwie, w związku z czym nie zajmowali się już ni-
czym innym. Pragnął on zatem, żeby jego uczniowie oprócz udziału we 
wspólnych modlitwach, w stosownym czasie zajmowali się także pracą 
fizyczną i czytaniem (lectio divina).

Św. Benedykt ujmował rzeczywistość jako całość, złożoną z elemen-
tów, które łączy modlitwa. Z tego powodu wprowadził w zakonie ścisły 
podział dnia z dbałością, by czas wyznaczony na pracę, przeplatał się 
z czasem na odpoczynek oraz modlitwę i kontemplację. Miał on świa-
domość tego, że w bezczynności rodzi się niebezpieczeństwo duchowe 
pójścia za swoimi myślami i marzeniami prowadzącymi do wewnętrzne-
go rozbicia. Benedykt wiedział, że człowiek potrzebuje pola działania – 
dlatego nieustannie słyszy: „Będziesz pracował po wszystkie dni żywota 

13	  Nie jest dewizą samego św. Benedykta. Chociaż dosłownie wyrażenie to nie występuje 
w Regule, to idea harmonii modlitwy i pracy, przenikania się życia materialnego i ducho-
wego, jest powszechnie kojarzona ze św. Benedyktem i oddaje ducha benedyktyńskiego 
życia.



166 Zamieszkać w Słowie

twego, w pocie oblicza twego będziesz pożywał chleba” (Rdz 3,18 Wlg). 
Stąd też dobitnie przyjdzie mu stwierdzić w swej Regule, że „prawdzi-
wymi będziemy zakonnikami, gdy z pracy rąk żyć będziemy” (RB 48,8).

Z dewizą ora et labora koresponduje inny nakaz Reguły, wyraża-
jący konkretny wyraz ogólnej naszej postawy, mówiący o tym, „aby 
we wszystkim Bóg był uwielbiony” – ut in omnibus glorificetur Deus  
(RB 57, 91).

10.	Doprowadzić wszystko do końca!

„Aby wszystko doprowadzić do końca, Pan oczekuje, że będziemy 
codziennie odpowiadać czynami na te Jego święte napomnienia” (Pro-
log RB 35). A chcąc, byśmy zdążyli poprawić się z grzechów, przedłu-
ża nam dni tego życia (Prolog RB 36), zgodnie ze słowami apostoła: 
Czyż nie wiesz, że dobroć Boża chce cię przywieść do nawrócenia? 
(Rz 2,4). Łaskawy bowiem Pan mówi: „Nie chcę śmierci grzesznika, 
lecz aby się nawrócił i żył” (Prolog RB 38).

Spojrzenie na życie jako podróż, pielgrzymkę, drogę, towarzyszy 
człowiekowi od zarania jego istnienia. Od początku nazywano chrze-
ścijan „ludźmi drogi14. Również o Kościele mówimy, że jest Kościo-
łem pielgrzymującym.

Ostatecznie (w ujęciu teologicznym) w swojej ziemskiej wędrów-
ce człowiek dąży do zjednoczenia z Bogiem, które jest jego celem 
i sensem istnienia. Dążenie to realizuje się poprzez różne aspekty ży-
cia duchowego – wiarę, modlitwę, odwrócenie się od grzechu i zwró-
cenie się ku Bogu. Św. Benedykt dostrzegał osiągnięcie każdego celu 
w konsekwencji i wytrwałości, co oznacza, że niezależnie od tego, czy 
chodzi o dążenie do zjednoczenia z Bogiem, czy o osiągnięcie sukcesu 
w życiu (prywatnym, zawodowym), należy wytrwale dążyć do celu, 
pamiętając jednocześnie o modlitwie i Bożej pomocy.

Z idei św. Benedykta nakazującej „doprowadzenie wszystkiego do 
końca” wybrzmiewa oczekiwanie Boga na naszą odpowiedź – odpo-
wiedź na słowa Chrystusa: „Pójdź za Mną”, które należy odczytywać 
w kontekście ukazanego nam najpierw celu i wskazanej drogi (Mt 9,9).

14	  E. de Waal, Szukanie Boga, s. 79.



167Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Bardzo ważna dla nas jest świadomość, że Bóg pragnie naszego 
życia i jest niezmiernie cierpliwy w oczekiwaniu na otwarcie naszego 
serca. Bóg nie chce śmierci grzesznika – przeciwnie pragnie żeby się 
nawrócił i żył (Ez 33,11).

Miłosierną miłość Boga potwierdza święty Łukasz w swojej Ewange-
lii słowami: „Nie przyszedłem powołać do nawrócenia sprawiedliwych, 
lecz grzeszników” (Łk 5,32). Z kolei święty Paweł w Pierwszym Liście 
do Koryntian pisze: Miłość cierpliwa jest, łaskawa jest (...) nie unosi się 
gniewem, nie pamięta złego (1 Kor 13,4). Taka jest właśnie miłość Boga.

* * *

Dziedzictwo duchowe św. Benedykta mimo znacznego upływu cza-
su nie straciło niczego ze swojej aktualności, ciągle bowiem wpływa na 
życie wielu ludzi, również tych żyjących poza murami klasztoru. Prze-
mawia do nas wszystkich! Wielu odkrywa jej trafność, aktualność, znaj-
dując w niej natchnienie. Wskazania zawarte w Regule, która proponuje 
błogosławiony, dający wolność styl życia, są w szczególności pomocne 
w podejmowaniu codziennych decyzji, budowaniu relacji, rozwiazywa-
niu konfliktów, rozumnym dysponowaniu czasem. Dają odpowiedź jak 
„tu i teraz” należy postąpić.

Z lektury Reguły wypływa kilka jednoznacznych wniosków. Po 
pierwsze, wynika z niej, że jej wskazania są swoistym drogowskazem, 
jasno określającym zasady życia. Przy czym nie są one adresowane wy-
łącznie do mnichów, ale również do nas wszystkich, ludzi żyjących we 
wspólnotach, zajmujących się codziennymi, często „przyziemnymi” spra-
wami. Po wtóre, uniwersalność Reguły oparta na nauczaniu Ewangelii, 
Kościoła i rozsądku ma wymiar ponadczasowy. Mimo, że liczy niemal 
1500 lat nieprzerwanie inspiruje do życia w harmonii, pomaga odnaleźć 
ludziom ich życiową misję, służy odkrywaniu osobistych celów. Wresz-
cie wartości promowane w Regule, mogą łączyć wszystkich ludzi, nieza-
leżnie od religijnych przekonań, ponieważ stanowią wspólny fundament 
moralności, hołdują miłości, sprawiedliwości i pokojowi15.

15	  Inspirującą myśl wyraził w swej książce Wil Derkse, zauważając, iż „elementy duchowo-
ści chrześcijańskiej mają zbawienny wpływ na podejście do życia i jego styl u niechrze-
ścijan czy ludzi, którzy nie czują żadnych zobowiązań wobec chrześcijaństwa, co należy 
uznać za zwycięstwo”. W. Derkse, Reguła Świętego Benedykta, s. 14.



168 Zamieszkać w Słowie

Św. Benedykt z Nursji kojarzony jest z nadzieją zwłaszcza w kontek-
ście nauczania papieża Benedykta XVI, który odnosił się do niego jako 
wzoru chrześcijańskiej nadziei. Papież w swoich naukach wskazywał na 
stworzoną przez św. Benedykta Regułę promującą prosty, opierający się 
na łączeniu sfery duchowej z codziennymi obowiązkami, spójny model 
życia, który w dramatycznym dla Europy czasie daje nadzieję na uporząd-
kowane i sensowe życie.

W trawionym wojnami obecnym świecie przyszło nam jako „Piel-
grzymom nadziei”16, ponownie poszukiwać nadziei i pokoju, pokładając 
niezachwianą ufność w Bogu.

16	  W myśl hasła Roku Jubileuszowego 2025 „Pielgrzymi nadziei”, ogłoszonego przez pa-
pieża Franciszka w bulli z 9 maja 2024 r. „Spes non confundit” (Nadzieja zawieść nie 
może).



Lucyna Krewko

NADZIEJA TOBIASZA

Rok Jubileuszowy 2025, związany z rocznicą narodzin Jezusa Chry-
stusa, ogłoszony został przez papieża Franciszka w bulli z 9 maja 2024 r. 
Spes non confundit („Nadzieja zawieść nie może”) i przebiega pod ha-
słem: „Pielgrzymi nadziei”. W całym chrześcijańskim świecie podjęto 
wiele inicjatyw związanych z tym szczególnym wydarzeniem. Również 
w naszej diecezji nadzieja jest przewodnim tematem rozważania słowa 
Bożego. Jako członkowie i sympatycy Dzieła Biblijnego uczestniczyliśmy 
w kursie biblijnym „Pielgrzymi nadziei”, który przygotował i prowadził 
moderator diecezjalny Dzieła, ksiądz profesor Stanisław Haręzga. W roku 
szkolnym 2024/2025 odbywały się wykłady w każdy piątek w sanktu-
arium św. Józefa w Przemyślu. Temat kursu był tożsamy z tematem roku 
jubileuszowego. Nasz wykładowca zabrał nas w fascynującą podróż po 
kartach Pisma Świętego, zatrzymując się w tych miejscach, w których 
Pan Bóg w różny sposób uświadamia, że jest zawsze blisko nas, a wiara 
w Jego miłość daje nadzieję na życie wieczne w Jego królestwie.

Odległość, która dzieli nas od spełnienia tej nadziei, liczona jest 
w dniach, miesiącach i latach naszego ziemskiego życia. Pismo Święte 
mówi o nadziei jako o duchowej cnocie, która powstaje w sercu ludz-
kim pod wpływem działania słowa Bożego. Nadzieja jest cnotą, którą 
człowiek otrzymuje od Ducha Świętego. Tak o niej wypowiada się Kate-
chizm: Cnota nadziei odpowiada dążeniu do szczęścia, złożonemu przez 
Boga w sercu każdego człowieka; podejmuje ona te oczekiwania, które 
inspirują działania ludzi; oczyszcza je, by ukierunkować je na Królestwo 
niebieskie; chroni przed zwątpieniem; podtrzymuje w każdym opuszcze-
niu; poszerza serce w oczekiwaniu szczęścia wiecznego. Żywa nadzieja 
chroni przed egoizmem i prowadzi do szczęścia miłości (KKK 1818).

Historia człowieka rozpoczęła się w ogrodzie Eden. Pierwsi rodzice 
przez nieposłuszeństwo zostali pozbawieni Raju, ale nie zostali pozba-
wieni nadziei. Rozpoczęli uciążliwą wędrówkę przez życie, „czyniąc so-



170 Zamieszkać w Słowie

bie ziemię poddaną”. Od tego czasu Bóg przez wieki prowadzi człowieka, 
odkrywając przed nim w odpowiednim czasie tajemnice wiary. W Starym 
Testamencie hebrajskie słowo bāṭaḥ  i jego odpowiedniki na określenie 
nadziei mają znaczenie pewności, bezpieczeństwa i braku trosk. Jaka-
kolwiek wątpliwość nie jest treścią tego słowa. Nadzieja chrześcijańska 
podejmuje i wypełnia nadzieję narodu wybranego, mającą swoje źródło 
i wzór w nadziei Abrahama, który w Izaaku został obdarowany obietni-
cami Boga i oczyszczony przez próbę ofiary (por. Rdz 17, 4-8; 22,1-18).  
Św. Paweł napisze: On to wbrew nadziei uwierzył nadziei, że stanie się 
ojcem wielu narodów (Rz 4,18).

W Piśmie Świętym nadzieja utożsamiana jest często z wiarą. Te dwie 
cnoty zbliżają człowieka do Boga i pozwalają odczuwać Jego działanie 
już tutaj, na ziemi. Pielęgnowanie nadziei pokładanej w Bogu pozwala 
lepiej żyć, łatwiej pokonywać trudności i czynić dobre uczynki z miłości 
do Boga i ludzi.

Postawy do naśladowania możemy znaleźć u wielu bohaterów biblij-
nych. Jednym z nich jest Tobiasz. W czasach, w których przyszło nam 
żyć, najbardziej narażoną na działanie zła jest rodzina. Księga opisująca 
losy naszego bohatera i jego rodziny jest elementarzem, z którego dzisiej-
sza rodzina może uczyć się alfabetu współżycia społecznego, zaczynając 
od współmałżonka, dzieci, krewnych oraz wspólnoty, w której ta rodzina 
żyje. Główni bohaterowie uczą nas nadziei pomimo tego, że nie została 
jeszcze przed nimi w pełni odkryta tajemnica odkupienia człowieka. Jest 
to księga pełna mądrych wskazówek, a zarazem zwyczajnych, ludzkich 
dylematów. Przybliża nam też historię narodu wybranego na wygnaniu. 
Rozważając tę księgę, można w niej odnaleźć analogię do czasów współ-
czesnych i życia każdego z nas.

1.	 Wierność Panu Bogu i dobre uczynki

Tytułowy bohater od młodzieńczych lat był zawsze wierny Bogu. Bę-
dąc jeszcze we własnej ojczyźnie, wędrował zupełnie sam na święta do 
Jerozolimy. Dbał o utrzymanie świątyni, kapłanów i lewitów. Pamiętał też 
o sierotach i wdowach. Nie naśladował swoich rodaków, którzy odstąpili 
od wiary ojców i składali ofiary cielcowi, którego uczynił król Jeroboam 
w Dan. Dorosły i żonaty Tobiasz został uprowadzony wraz z żoną i synem 



171Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

(też Tobiaszem) do Niniwy. Tam także nie naśladował swoich braci i był 
wierny Bogu, który mu błogosławił. Zyskał względy króla Salmanassara, 
dla którego dokonywał zakupów, podróżując do kraju Medów. Wzboga-
cił się i złożył u swojego krewnego w depozycie sporą kwotę pieniędzy. 
Nie zapomniał przy tym o pełnieniu uczynków miłosierdzia dla żywych 
i umarłych. Czynił to także po śmierci króla, gdy na tronie zasiadł Sen-
nacheryb.

Tobiasz był człowiekiem prawym. Ufał, że wierność Bogu polega na 
pełnieniu uczynków miłosierdzia wobec swoich rodaków. Zawsze kiero-
wał się wolą Stwórcy, bez względu na zmieniającą się sytuacje i zagro-
żenia ze strony ludzi. Pokładał nadzieję w czynnej miłości bliźniego. Za-
chowywał wszystkie przepisy Prawa i był wierny nauce Proroków. Takim 
zachowaniem dawał przykład swojemu synowi, którego kochał miłością 
odpowiedzialną. Tobiasz dbał o swoją rodzinę zarówno w sprawach du-
chowych jak i materialnych.

W czasach obecnych, kiedy bogate społeczeństwa pokładają nadzieję 
w rozwoju technologii, sztucznej inteligencji i innych wytworach ludz-
kiego umysłu, rosną „jak grzyby po deszczu” różnego rodzaju placów-
ki wspierające ludzi tracących nadzieję, chorych duchowo, niszczących 
swój organizm używkami, lekami i innymi środkami mającymi przywró-
cić im sens życia, wyleczyć z beznadziejności. Często są to osoby mają-
ce wszelkie możliwości działania dla dobra innych. Niestety, oni swoją 
nadzieję złożyli w dobrach tego świata, w relacjach ludzkich mających 
zapewnić im łatwe i wygodne życie. Wielu z nich zawiodło się i ich życie 
stało się beznadziejne. A przecież dobre uczynki są wsparciem dla po-
trzebujących, a także lekarstwem dla darczyńców. Dają poczucie własnej 
godności i przywracają nadzieję.

Problemem współczesnego człowieka jest kontakt osobisty z drugą 
osobą. Wszędzie można wspomóc datkami fundacje realizujące cele cha-
rytatywne. Są to dobre inicjatywy, ale najczęściej dajemy z tego, co nam 
zbywa. Nasze sumienie zostaje zaspokojone. Dalej możemy przeglądać 
strony w Internecie i rozczulać się nad ludzką biedą. Bo ludzka nadzieja 
jest emocją, a nie cnotą. Emocja działa krótko i nie przynosi długotrwa-
łych rezultatów w działaniu. Czy zatem dzisiaj nie ma ludzi prawdziwej 
nadziei? Gdzie szukać współczesnych „Tobiaszy”, którzy nie idą z prą-



172 Zamieszkać w Słowie

dem czasu autostradą donikąd? Często są niezauważani przez postępo-
we społeczeństwo, kiedy przemierzają schody w klatkach bloku, niosąc 
zakupy chorej sąsiadce. Słyszą uwagi, że przecież ona ma dzieci i to one 
powinny się tym zająć. „Tobiasze” działają bez rozgłosu, pamiętając, że 
prawa ręka nie powinna wiedzieć co robi lewa. Trudno iść „pod prąd”, 
zwłaszcza w społeczeństwie, w którym promuje się egocentryczny model 
życia. Jednak warto, bo „chłopcy się męczą i nużą, chwieją się słabnąc 
młodzieńcy, lecz ci, co zaufali Panu, odzyskują siły, otrzymują skrzydła 
jak orły: biegną bez zmęczenia, bez znużenia idą” (Iz 40,30-31).

Tobiasz nie miał pełnej świadomości życia wiecznego w domu Boga, 
ponieważ nie znał jeszcze tajemnicy odkupienia, a mimo to narażał swoje 
życie dla rodaków, wypełniając w ten sposób przepisy Prawa. Czynił to 
z miłości do Boga i człowieka. Chrześcijanie pokładają nadzieję w Tym, 
którego znają dzięki świadectwu apostołów i ich następców. Nasza ojczy-
zna jest krajem ludzi, którzy przyjęli sakrament chrztu świętego, a także 
otrzymali dary Ducha Świętego, a mimo to jesteśmy smutni i przygnębie-
ni. Dlaczego więc nadzieja tak wielu Polaków słabnie, a czasem nawet 
umiera? Czyżby zabrakło nam skrzydeł, aby oderwać się od ziemi i spoj-
rzeć w niebo?

2.	 Doświadczenia

Za swoje uczynki miłosierdzia wobec braci, zakazane przez króla, 
Tobiasz został zdradzony i musiał uciekać z żoną i synem. Został również 
pozbawiony całego majątku. Bóg go nie opuścił i po niedługim czasie 
mógł wrócić do domu dzięki wstawiennictwu bratanka u nowego króla. 
Został powitany z radością. Kiedy zasiadł do przygotowanej dla niego 
uczty z okazji Święta Tygodni, przypomniał sobie o swoim posłannictwie 
wobec potrzebujących. Wówczas powiedział do swojego syna Tobiasza: 
„Dziecko, idź, a gdy znajdziesz kogo biednego z braci moich uprowa-
dzonych do Niniwy, który zachowuje wierność całym sercem, przypro-
wadź go tu, aby jadł razem ze mną. Ja czekam, dziecko, na twój powrót”  
(Tb 2,2). Syn wrócił z wiadomością: „Ojcze, oto jeden nasz rodak został 
zamordowany i porzucony na rynku. I dopiero co go uduszono”(Tb 2,3). 
Tobiasz (ojciec) przyniósł zwłoki i ukrył je w swoim domu, a w nocy 
pogrzebał. Uczynił też żałobę po zabitym człowieku. Nie jadł ani nie pił, 



173Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

a serce jego napełniło się smutkiem. Sąsiedzi drwili z niego i nie rozumie-
li, dlaczego znowu naraża siebie i rodzinę na niebezpieczeństwo. Tej nocy 
z powodu nieuwagi Tobiasz stracił wzrok. Nie pomogły zapisane przez 
lekarzy maści. Tobiasz był zdany na pomoc innych. Bratanek Achikar 
utrzymywał go długi czas, a kiedy musiał wyjechać, żona Anna znalazła 
pracę i utrzymywała rodzinę. Dla Tobiasza był to kolejny cios. Dla Żyda 
utrzymanie przez kobietę było hańbą. W obliczu cierpienia i próby mał-
żonkowie nie byli wobec siebie wyrozumiali. Tobiasz modlił się o śmierć. 
W swojej modlitwie nie oskarżał Boga o niesprawiedliwy los. Wziął na 
siebie winę za swoich rodaków. Dalsze życie było dla niego ciężarem, 
którego dalej nie mógł już unieść. Cierpienie moralne było trudniejsze niż 
wszelkie choroby ciała.

Cierpiała również Sara, córka Raguela i Edny z Ekbatany i bratanica 
Tobiasza. Dziewczyna była wydana za siedmiu mężów i każdy z nich zo-
stał uśmiercony przez ducha Asmodeusza zaraz po zawarciu małżeństwa. 
Pomimo braku fizycznego związku ze swoimi małżonkami coraz bardziej 
bolała nad swoim losem. Dopełnieniem jej smutku były oszczerstwa słu-
żącej jej ojca, oskarżającej ją o zabijanie swoich mężów. Doprowadzo-
na do rozpaczy błagała Boga o śmierć, choć wiedziała, że jest niewinna. 
Martwiła się o swoich rodziców, których kochała ze wzajemnością. Jed-
nak Bogu zawierzyła całkowicie swój los.

Pan Bóg wysłuchał modlitwy Tobiasza i Sary. Wysyłając swojego 
Anioła Rafała, powiązał losy obydwojga bohaterów, wynagradzając ich 
wiarę i posłuszeństwo woli Boga. Prosili o ratunek dla siebie, aby nie być 
przyczyną utrapienia dla bliskich. Za swoją wierność dostali nowe życie 
pełne miłości, radości i dostatku. Cierpienie dzisiaj ma takie samo oblicze 
jak w czasach Tobiasza i Sary. Pan Bóg nie chroni dobrych ludzi przed 
trudnymi doświadczeniami. Cierpienie i śmierć jest najczęściej powodem 
strachu. Boimy się o swoją przyszłość oraz o przyszłość swoich bliskich. 
Tobiasz, stając w obliczu śmierci, wysłał swojego syna w daleką podróż, 
aby przyprowadził żonę ze swojego pokolenia oraz odzyskał depozyt zło-
żony u krewnego. Kazał mu znaleźć dobrego przewodnika, aby ten wska-
zywał drogę i chronił go przed niebezpieczeństwami.

Naszym niezawodnym przewodnikiem jest Jezus Chrystus, który 
przyszedł na świat, aby utorować nam drogę przez cierpienie i śmierć 



174 Zamieszkać w Słowie

do nowego życia. Nasza nadzieja jest więc potwierdzona świadectwem 
samego Boga. Jej spełnienie zależy tylko od nas samych i od naszych wy-
borów. Obecnie wiele ludzi może podróżować po całym świecie. Młodzi 
wyjeżdżają z kraju rodzinnego dla poszukiwania lepszego bytu. Często 
zmieniają zwyczaje, w których zostali wychowani. Z własnej woli pod-
dają się obcym wpływom i narażają na utratę swojej tożsamości. Łatwy 
dostęp do przepływu informacji pozwala na zdobywanie wiedzy bez szu-
kania autorytetów. Jest to często pułapką dla tych, którzy wybierają roz-
wiązania obiecujące bezstresowe i wygodne życie. Coraz niższy poziom 
kształcenia młodego pokolenia pozwala na manipulacje i zniewolenia 
przez środowiska zdemoralizowane duchowo. Dzieci szukają egzotycz-
nych doznań, a ich rodzice zatracają się w pracy, aby zdobyć fundusze na 
zabezpieczenie coraz większych potrzeb. Brak czasu na rozmowy w ro-
dzinie nie pozwala na rozeznawanie swojego powołania. Single upatrują 
szczęście w dostatnim i wygodnym życiu. Kiedy dokonują już życiowych 
wyborów, niosą ze sobą bagaż egoistycznych nawyków, które utrudniają 
życie we wspólnocie i są często powodem rozpadu rodzin. Małżeństwa, 
które łączą osoby z różnych kultur, też często nie są w stanie przetrwać 
próby czasu. Po okresie zauroczenia sobą odkrywają, że więcej ich dzieli 
niż łączy. Tracą nadzieję pokładaną w swoich wyobrażeniach. Cierpienie 
dotyka wtedy zarówno małżonków jak i ich bliskich, zwłaszcza dzieci. 
Dotyczy to również wyboru życia w stanie duchownym. Tu złe nawyki 
wyniesione z dzieciństwa i młodości nie pozwalają na życie w posłuszeń-
stwie. Egoizm gasi nadzieję i powoduje rozłamy.

Tobiasz zaufał Panu Bogu nawet wtedy, kiedy zwątpiła jego żona. 
Kochał swojego syna miłością odpowiedzialną i od najmłodszych lat 
uczył go poświęcenia i służby wobec bliźnich. Nauka ta zaowocowała 
uratowaniem dwóch osób: Tobiasza – ojca i Sary. Młody Tobiasz zaufał 
przewodnikowi i wykonał posłusznie wszystkie jego polecenia. Dzięki 
temu pokonał przeszkody i zasadzki, których nie pokonali inni. Dzisiaj 
też są rodzice czuwający nad odpowiedzialnym i moralnym wychowa-
niem swoich dzieci. Pokonują opór społeczeństwa, które promuje hołdo-
wanie mamonie. Są też dzieci dokonujące dobrych wyborów. Nadzieja na 
przetrwanie naszego narodu jest w rękach tych, którzy tej nadziei szukają 
w Bogu.



175Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

3.	 Zaufanie i radość

Rodzice Sary modlili się o błogosławieństwo dla swojej córki i udane 
małżeństwo z Tobiaszem. Ich nadzieja zderzyła się z bolesnymi doświad-
czeniami poprzedzającymi ósmą noc poślubną swojej córki. Ze strachu 
przed drwinami sąsiadów Raguel realizuje własny plan. Jest w tym zda-
rzeniu analogia w postępowaniu Abrahama i Sary, która dała mężowi 
swoją służącą Hagar, aby z niej zrodził się dziedzic. Chcieli pomóc Bogu 
w realizacji obietnicy. Pan Jezus powiedział do uczniów: „I o cokolwiek 
poprosilibyście w moim imieniu, tego dokonam, aby Ojciec był uwiel-
biony w Synu”. Wszystkie cuda opisane w Ewangeliach dzieją się dzięki 
wierze pokładanej w moc Chrystusa. Spełnienie prośby o cud wymaga nie 
tylko wiary, ale też cierpliwości. Człowiek najpierw próbuje rozwiązać 
problem sam, potem szuka pomocy u ludzi, a jeżeli te drogi zawodzą, 
prosi o cud. Pan Bóg pozwala na nasze działanie i czeka, a człowiek prosi 
o cud, ale działa po swojemu. A potrzeba tylko dotknąć się z wiarą Pana 
Jezusa. Tak jak uczyniła to pewna kobieta, która od dwunastu lat cierpiała 
na upływ krwi i całe swe mienie wydała na lekarzy, a żaden nie mógł jej 
uleczyć. Kiedy podeszła z tyłu i dotknęła się Jezusowego płaszcza, na-
tychmiast ustał jej upływ krwi (Mk 5,25-34).

We współczesnym świecie nadzieja na uzdrowienie, lub wybawienie 
z trudnych doświadczeń, pokładana jest najpierw w „fachowcach” z danej 
dziedziny, a potem w różnych niekonwencjonalnych metodach leczenia 
czy wsparcia. Nieraz są to metody sprzeczne z wiarą, a nawet oparte na 
okultyzmie. Nie przeszkadza to często, że w międzyczasie prosi się Pana 
Boga o cud. A jeżeli nawet człowiek doświadczy cudu, to wytłumaczenia 
tego zdarzenia szuka się w rzadkich przypadkach w medycynie lub odpo-
wiednio przeprowadzonej terapii psychologicznej. O Panu Bogu już się 
nie myśli, tak jak dziewięciu uzdrowionych z trądu. Tylko jeden wrócił, 
aby podziękować. Modlitwa Edny i Raguela wyraża wdzięczność Panu 
Bogu i radość ze szczęścia ich dzieci. Prawdziwa wiara i nadzieja w niej 
pokładana budzi te piękne uczucia i na zawsze pozostaje w pamięci. Tą 
radością można się dzielić jak chlebem, pomagając innym zaspokoić głód 
spowodowany brakiem nadziei. Gdzie szukać takiej radości?

Pan Jezus naucza, że wierząc w działanie mocy Boga, musimy przy-
jąć postawę dziecka. Niestety, w dobie Internetu nawet kilkuletnie dzie-



176 Zamieszkać w Słowie

ci nie ufają w informacje przekazywane przez doświadczonych ludzi. 
Autorytetem jest sztuczna inteligencja. Radość młody człowiek czerpie 
z pokonania przeciwnika w grze komputerowej, a starsze pokolenie z re-
alizacji swoich planów. Jest to chwilowa emocja zmieniająca się szyb-
ko w smutek związany z pragnieniem spełnienia następnej zachcianki. 
Prawdziwa radość pojawia się wtedy, gdy doświadczamy działania Boga 
i przyjmiemy Go całym sercem.

Zakończenie

Księga Tobiasza jest dla mnie wyjątkową lekturą, z którą nie rozstaję 
się od wielu lat. Jej bohaterowie pozwalają mi przyglądać się jak w lu-
strze i odkrywać w nich własne wybory i zachowania. Od dziecka żyję 
w rodzinie wielopokoleniowej. W dzisiejszych czasach jest to postrze-
gane jako dziwactwo. Dla mnie wzorce odkrywane w rodzinie Tobiasza 
i Anny oraz Raguela i Edny są wsparciem i pomocą w podejmowanych 
decyzjach. Wspólnotowe życie w dużej rodzinie pod jednym dachem wy-
maga wielu wyrzeczeń. Każde pokolenie ma różne poglądy na te same 
zdarzenia. Wynika to z nabytych doświadczeń i różnych potrzeb. Przy 
odrobinie dobrej woli można znaleźć radość z wędrowania po tej ziemi 
w tak różnorodnej drużynie. Konieczna jest tylko wierność Panu Bogu 
i drugiemu człowiekowi. Warto do tej wędrówki zaprosić Przewodnika. 
Od wielu lat codziennie z mężem spotykamy Go i zapraszamy do swojego 
serca w Eucharystii. Nadzieja to nie oczekiwanie na spełnianie się ciągle 
naszych zachcianek. W jesieni życia warto oglądnąć się za siebie i spraw-
dzić, czy zasiane przez nas ziarno wydaje dobre owoce.



Lucyna Krewko

MILCZĄCY PATRON PRAWDZIWEJ MIŁOŚCI

Zakochał się w najpiękniejszej dziewczynie na świecie. Wcielone 
piękno i jasność. Ale oto Bóg wkracza, by zarezerwować ją dla siebie. Nie 
rozumie tego. Chce więc pozwolić jej, by szła przez życie sama, skoro 
ona nie jest dla niego. Ale oto Bóg chce, by pozostał z nią, czuwał nad nią 
i nad jej stanem. Choć teraz rozumie jeszcze mniej, przyjmuje ją po raz 
drugi, lecz z poszanowaniem tajemnicy, którą ona w sobie nosi, a która 
całkowicie przerasta ich oboje. Nowa miłość rodzi się między nimi. Choć 
nie współżyli ze sobą, nigdy dwoje młodych nie przeżywało tak głębo-
kiej i intensywnej miłości jak oni. Rozpoznałeś o kogo chodzi – o Józefa 
z Nazaretu.

Przez cały rok szkolny 2023-2024 w budynku szkoły salezjańskiej 
w Przemyślu wsłuchiwaliśmy się w historię życia człowieka, który na 
kartach Pisma Świętego nie wypowiedział ani jednego słowa. Nasz pro-
motor, ksiądz profesor Stanisław Haręzga, moderator Dzieła Biblijnego 
Archidiecezji Przemyskiej, znowu zabrał nas w fascynującą, duchową 
podróż w czasie i przestrzeni, aby przyjrzeć się życiu ziemskiego ojca 
naszego Zbawiciela. Zwykły, ubogi i nic nie znaczący dla historii świata 
ziemskiego człowiek, stał się mocarzem dla rzeszy dusz ludzkich przez 
wszystkie pokolenia. Jak to możliwe?

Sama zadaję sobie to pytanie, dlatego podzielę się kilkoma spostrze-
żeniami dotyczącymi życia świętego Józefa, będącymi owocem słucha-
nia przez parę miesięcy wykładów naszego moderatora, oraz pogłę-
bionej lektury dotyczącej tematu osoby opiekuna samego Syna Boga,  
Jezusa Chrystusa.

1.	 Józef jako mąż sprawiedliwy

W miejscu i czasie, w jakim żyli Józef i Maryja, małżeństwo składa-
ło się z dwóch ściśle określonych faz. Pierwsza to zaręczyny. Kobieta, 
choć jeszcze przez rok mieszkała w domu ojcowskim, była w rzeczy-



178 Zamieszkać w Słowie

wistości uważana za żonę narzeczonego. Drugim aktem była przepro-
wadzka panny młodej z domu ojcowskiego do domu pana młodego. 
Odbywało się to w uroczystym orszaku. Ślub był potwierdzeniem za-
wartego małżeństwa. W związku z tymi zwyczajami fakt, że „wpierw 
nim zamieszkali razem, Maryja znalazła się brzemienną”, narażał ją na 
zarzut cudzołóstwa. A winę tę, zgodnie ze starożytnym Prawem, nale-
żało karać ukamienowaniem (por. Pwt 22,20-21). W czasach Jezusa nie 
była już ona stosowana. Zwykle oddalano niewierną narzeczoną, która 
porzucona i okryta hańbą, zepchnięta na margines społeczny, była odtąd 
zdana na siebie.

Józef jako „mąż sprawiedliwy” przeżywał wewnętrzną walkę mię-
dzy miłością, łagodnością, dobrocią i miłosierdziem, a koniecznością 
zachowania Prawa wymagającego sprawiedliwości. A ponieważ miłość 
nie szuka swego, lecz kieruje się dobrem drugiego człowieka, Józef nie 
zamierzał dać Maryi oficjalnego listu rozwodowego (gdzie musiałby po-
dać powód rozstania), ale chciał sam się oddalić. W ten sposób wziąłby 
na siebie odpowiedzialność za to, co się wydarzyło, nawet za cenę utraty 
ukochanej Maryi i jej dobrego imienia.

A dzisiaj młodzi ludzie boją się ofiarnej miłości. Identyfikują to 
słowo z doznaniami własnej satysfakcji i spełnieniem swoich marzeń 
przy pomocy drugiej, wybranej osoby. Jednak są i tacy, którzy szanują 
model tradycyjnej rodziny, wydają na świat potomstwo i swoje życie 
oddają w jego służbie. Praca, dbałość o dom, wykształcenie dzieci, 
wypoczynek odpowiadający dzieciom, pochłaniają małżonków lub 
jednego z nich bez reszty. Często brakuje tylko czasu dla Boga, bra-
kuje sprawiedliwej hierarchii wartości. Po kilkunastu, a czasem kil-
kudziesięciu latach, kiedy dzieci są już dorosłe, zamieszkuje w domu 
pustka. To, co było sensem życia, już się skończyło. Trzeba szukać no-
wej drogi w życiu po swojemu. Serce nie słyszy cichego głosu Boga, 
bo już go nie pamięta. Zostaje ludzka logika myślenia. Trzeba się roz-
stać. Jednak są i tacy, którzy idą z Maryją i Józefem, niosąc w sercu 
Jezusa. Nie idą autostradą, ale wąską, kamienistą ścieżką pod górę. 
Czasem jest to góra Tabor, a czasem Golgota. Na szczycie można zo-
baczyć Niebo.



179Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Modlitwa

Święty Józefie, patronie rodzin, popatrz na dzisiejsze narzeczeństwa 
i małżeństwa, broń nasz naród od lawiny rozwodów, od rzeszy dzieci po-
zbawionych kochającej rodziny. Módl się do Boga, któremu bezgranicz-
nie zaufałeś o świętość narzeczonych, małżonków i rodzin.

2.	 Józef jako mąż słuchający Pana Boga

Józef musiał podjąć decyzję o rozstaniu z Maryją sam, w tajemnicy 
nawet przed nią. Kochał Maryję, co nie pozwalało mu na nią zrzucać od-
powiedzialności za niezmiernie trudną decyzję, którą musiał podjąć. Bóg 
był dla niego jedynym oparciem, spełnienie Jego woli jedynym pewnym 
drogowskazem. Modlił się zapewne żarliwie o zgodność własnej decyzji 
z wolą Boga. Milczenie i posłuszeństwo pozwoliło mu we śnie usłyszeć 
głos Boga (Mt 1,20-25).

Czy to możliwe, żeby dorosły, realnie myślący mężczyzna budził się 
ze snu i bez zwłoki realizował przekazane mu polecenie. Józef nie zastana-
wiał się, czy to, co mu się śniło, jest przekazem Boga, czy jego wyobraź-
nią lub sennym złudzeniem. Znając historię własnego narodu, wiedział, że 
w szczególnych sytuacjach Bóg przekazywał swoją wolę różnym osobom 
w snach. Ponadto w Starym Testamencie można znaleźć kilka wyjątko-
wych narodzin dzieci, które miały szczególne znaczenie w historii Izraela 
i w planie Bożym. Byli nimi Izaak – syn Abrahama i Sary; Samuel – syn 
Anny, która była bezpłodna oraz Jan Chrzciciel – syn Zachariasza i Elżbie-
ty, którzy byli w podeszłym wieku i bezdzietni. Na pewno Maryja przeka-
zała Józefowi wiadomość o narodzinach dziecka swojej krewnej i jej męża. 
To od nich wróciła, niosąc pod swoim sercem Syna Bożego. Informacje 
przekazane przez posłańca we śnie Józefowi jasno określają, kim ma być 
to Dziecko, które poczęło się w łonie Maryi za sprawą Ducha Świętego. 
Każdy Żyd czekał na przyjście Mesjasza. Zadziwia tylko niesamowita de-
cyzyjność Józefa i brak fałszywej pokory. Nie pyta Boga, czy jest odpo-
wiednią osobą do podjęcia się tego trudnego zadania. Wierzy, że wyro-
ki Boskie są niezbadane przez człowieka i należy je przyjąć i wykonać.

A dzisiaj słuchanie nie jest modne. Panem sytuacji jest ten, który po-
trafi przekrzyczeć innych. Tak wyglądają poważne debaty państwowe, 



180 Zamieszkać w Słowie

a także zwykłe rozmowy Polaków. Kto słucha, ten jest niezauważany. 
To prawo rządzi od przedszkola do grobu. Dopiero tam trzeba milczeć. 
Szukanie prawdy jest „szukaniem igły w stogu siana”. Dzisiaj można za-
przeczyć nawet istnieniu krzesła, na którym się siedzi. Króluje kłamstwo 
i nie oddanie mu pokłonu, może skończyć się chłostą.

Modlitwa

Święty Józefie, naucz nas, że istnieje jedyna Prawda, którą jest  
Jezus Chrystus. Skąd to wiemy? Sam nam o tym powiedział: „Ja jestem 
drogą, prawdą i życiem” (J 14,6). Święty Józefie, naucz nas rozpozna-
wać głos Boga w naszym sumieniu i odpowiadać tak jak młody Samuel: 
„Mów Panie, bo sługa Twój słucha” (1 Sm 3,10). Naucz nas słuchać 
Boga i bliźniego.

3.	 Józef jako opiekun Maryi

Opiekuńczość Józefa względem Maryi ujawniła się szczególnie w ich 
wędrówce do Betlejem ze względu na spis ludności (Łk 2,1-14). W opar-
ciu o to wydarzenie można zadawać wiele pytań dotyczących decyzji Jó-
zefa, który zabrał swoją małżonkę w długą i trudną podróż. Kobiety nie 
obowiązywał spis ludności. Maryja mogła zostać w Nazarecie i tam bez-
piecznie urodzić swojego Syna. Ponadto Józef z rodu Dawida pochodził 
z Betlejem i zapewne miał tam krewnych. Dlaczego nie przyjęli go do 
swojego domu i nie udzielili gościny?

Odpowiedzi na te i inne pytania należy szukać w tekstach mesjań-
skich. Wśród nich wyróżnia się zapowiedź proroka Micheasza: A ty, Be-
tlejem Efrata, najmniejsze jesteś wśród plemion judzkich! Z ciebie mi wyj-
dzie Ten, który będzie władał w Izraelu, a pochodzenie Jego od początku, 
od dni wieczności (Mi 5,1). Gdyby nie zarządzenie cezara Augusta, Je-
zus narodziłby się prawdopodobnie w Nazarecie i proroctwo Micheasza 
nie zostałoby zrealizowane. Narodzenie w Betlejem było częścią Bożego 
planu, a zatem sam cezar stał się (zupełnie nieświadomie) narzędziem 
w rękach Boga. Natomiast Józef stał się współwykonawcą Bożych pla-
nów, opiekując się Maryją w drodze do Betlejem. Może i tym razem usły-
szał głos wysłannika Boga w swoim sercu, lub uległ prośbie Maryi, która 
nie chciała rozstawać się ze swoim mężem? Tego nie wiemy. Na pewno 



181Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

łatwiej byłoby Józefowi podróżować samemu. Dlaczego rodzina go nie 
przyjęła? Skoro nikt nie zostawił o tym wiadomości w pismach, nie miało 
to znaczenia w historii zbawienia świata.

A dzisiaj opiekun, który sprawuje pieczę nad osobą mu powierzoną, 
zarządza jej majątkiem, a także reprezentuje w dokonywaniu czynności 
prawnych i składaniu oświadczeń woli. Oznacza to, że powinien zapewnić 
jej środki do życia, mieszkanie i wyżywienie. Opiekunowie to rodzice, ro-
dzina, nauczyciele i katecheci. Czasem osoby wspierające, jak kuratorzy 
i opiekunowie społeczni. Jedni mają obowiązek zapewnić wychowanie 
i byt swojemu dziecku lub podopiecznemu, inni wspierają lub zastępują 
rodziców w rozwoju intelektualnym, moralnym i duchowym. Można po-
wiedzieć, że obecnie podopieczni otrzymują wszelką pomoc na drodze ku 
pełnemu rozwojowi ciała i ducha. Mąż i żona odpowiadają sami za siebie 
i w obliczu prawa nie są zobowiązani zapewniać sobie wzajemnie opieki 
(poza niektórymi sytuacjami zabezpieczenia finansowego). Są wobec pra-
wa równi. Czy zapewnia to bezpieczeństwo i uszczęśliwia obie strony? 
Mąż czasem wybiera opiekę nad niemowlęciem, ponieważ żona zarabia 
lepiej. Żona wracając z pracy, czuje się zaniedbywana przez męża, który 
zamienia się w niańkę i tuli maleństwo do piersi. Czy czuje się mężczy-
zną? Dorastające dzieci wychowuje wszechobecny Internet, ponieważ on 
potrafi odpowiedzieć na wszystkie pytania i zawsze ma czas.

Modlitwa

Święty Józefie, opiekunie rodzin, popatrz na współczesnych męż-
czyzn, na mężów i ojców. Dodaj im odwagi w podejmowaniu trudnych 
życiowych decyzji. Wspieraj ich swoim potężnym wstawiennictwem 
u Boga, aby nie bali się wziąć w trudną podróż swojego życia żony i dzie-
ci, zwłaszcza tych jeszcze nienarodzonych. Daj im siłę, aby wytrwali do 
końca w wierności, nawet jeżeli trzeba byłoby zamieszkać w „szopie” 
i uciekać do „Egiptu”.

4.	 Józef jako ziemski ojciec Syna Bożego

Józef złożył całkowity dar ze swojego życia. Dla Maryi i Jezusa był 
nie tylko opiekunem, ale spełnił się w roli głowy rodziny. Brał pełną odpo-
wiedzialność za jej bezpieczeństwo i byt. Pierwsze lata małżeńskiego życia 



182 Zamieszkać w Słowie

Józefa obfitowały w zaskakujące zdarzenia. Został w majestacie prawa oj-
cem, chociaż nie miał w tym biologicznego udziału. Oswoił się już z nowy-
mi warunkami życia w Betlejem, przeżył spotkanie z „monarchami” i może 
snuł plany na przyszłość, a tu przyszło uciekać do Egiptu przed niebez-
pieczeństwem śmierci grożącym Jezusowi ze strony Heroda (Mt 2,13-15).

Józef znowu był w pełni dyspozycyjny. Wstał i wykonał to, co Bóg 
mu polecił. Na pewno jako wierny Żyd znał Pisma i Proroków. Mógł 
zrozumieć, że to właśnie on jest współpracownikiem w dziele odkupienia 
człowieka. Pokorny sługa i wierny mąż był najlepszym na ziemi ojcem. 
Dawał wszystko, nie oczekując niczego w zamian.

A jaki jest dzisiejszy ojciec? Pewnie nie ma na to pytanie jednoznacz-
nej odpowiedzi. Można powiedzieć, że drzewo poznaje się po owocach, 
a ojca po jego dzieciach. Coraz mniej zawieranych małżeństw nie świad-
czy dobrze o wzorcach wyniesionych z rodzinnych domów. Dzieci szu-
kające odpowiedzi na dręczące ich pytania oraz zawierające znajomości 
w Internecie to tylko przykład braku więzi z ojcem jako głową rodziny. 
Choroby społeczne wymagające pomocy psychologów to też w wielu 
przypadkach owoc braku więzi rodzinnych, braku ojca. A kiedy dziecko 
jest ofiarą rozpadu rodziny i trafia do nowej, znowu doznaje samotności. 
Czasem jest z jednym z rodziców, a innym razem wędruje od jednego 
do drugiego. Jest to wychowanie naprzemienne. Nowa rodzina to często 
nowy dramat dla dziecka. Czuje się niepotrzebne, oszukane. Ojcowie, czy 
to jest wasza odpowiedzialność?

Modlitwa

Święty Józefie, ziemski ojcze Syna Bożego, wzorze wszystkich oj-
ców, módl się o odwagę dla współczesnych mężczyzn, aby nie bali się 
podejmowania trudnych decyzji. Potrafią to robić w pracy, w sporcie, dla 
kolegów, oby potrafili również dla własnych dzieci. Wspieraj również oj-
czymów, aby pamiętali, że wchodząc w związek z kobietą mającą dzieci, 
muszą poświęcić życie nie tylko dla kochanej kobiety, ale też dla jej po-
tomstwa. Trudne to zadanie. Niewielu zda egzamin, ale jest to egzamin 
ze świętości. Wspieraj tych, co stanęli przed takim wyzwaniem, nawet 
wtedy, kiedy nie zdawali sobie sprawy z trudności, jakie będą musieli 
pokonać.



183Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

5.	 Józef jako cień Ojca

Być cieniem znaczy odwzorowywać kontury tego, kogo jest się cie-
niem. Cień jest zawsze tam, gdzie jego właściciel. Święty Józef uczy 
nas nie tylko w jaki sposób być prawdziwym ojcem, ale jak być „ojcem 
w cieniu”. Przede wszystkim był „cieniem” Boga Ojca. Dostąpił ogrom-
nej łaski, ale musiał czynić wszystko w tajemnicy przed światem. Był 
też w „cieniu” Syna, o czym świadczy tekst o dwunastoletnim Jezusie 
w świątyni (Łk 2,41-50).

Józef stworzył Jezusowi rodzinny, ciepły dom, dał mu wszystko, 
co mógł dać ojciec synowi. Poświęcił dla Niego całe swoje życie. Był 
zawsze gotowy służyć, a teraz usłyszał, że domem Jezusa nie jest dom 
w Nazarecie. To Maryja zadała pytanie Jezusowi o powód takiego za-
chowania. Po niejasnej Jego odpowiedzi, Józef mógł poczuć się ura-
żony. Nie zmienił jednak swojego stosunku do Syna. Jezus wrócił do 
domu z rodzicami, był im posłuszny i dalej uczył się od Józefa, jakim 
ma być człowiekiem.

Wtedy w Jerozolimie, kiedy Jezus zadawał uczonym w Piśmie trudne 
pytania, Józef mógł poczuć dumę z wychowania dziecka. Mógł też zada-
wać sobie pytanie, skąd u Niego taka mądrość. Jako „cień Ojca” rozumiał 
pewnie, że mądrość Jezusa jest darem Boga. Kiedy chłopiec „czynił po-
stępy w mądrości, w latach i w łasce u Boga i u ludzi” (Łk 2,52), Józef sta-
wał się też cieniem Syna. Po latach, kiedy Jezus nauczał, posługiwał się 
obrazem bycia „cieniem Ojca”. Wyraził to w dialogu z Filipem: Słowa, 
które mówię, to nie są moje słowa. Mówię tylko to, co słyszę, co Ojciec 
czyni i mówi (J 14, 10-11).

Józef nie był przeszkodą na drodze do realizacji planów swojego 
dziecka, nie był zazdrosny o swoją pozycję w rodzinie. Całkowicie zaufał 
Bogu. Postawa Józefa świadczy o jego niezachwianej wierze.

A dzisiaj rodzice chcą wziąć sprawy w swoje ręce. Brak im zaufa-
nia do Opatrzności Bożej. Ciężko pracują, aby ich dziecko było w życiu 
„kimś”. Jeżeli ono schodzi z drogi ich oczekiwań, to robią wszystko, aby 
sprowadzić je z powrotem. Nie byłoby w tym nic złego, gdyby oczekiwa-
nia rodziców pokrywałyby się z powołaniem dziecka. Jeżeli jest inaczej, 
czyni się z dziecka niewolnika rodzicielskich ambicji i marzeń. Jeszcze 
gorzej jest, kiedy każde z rodziców ma inne plany w stosunku do przy-



184 Zamieszkać w Słowie

szłości dziecka. Młody człowiek staje wtedy na rozdrożu pomiędzy ocze-
kiwaniami rodziców a głosem powołania, który tylko on słyszy.

Modlitwa

Święty Józefie, wierny współpracowniku w dziele odkupienia, módl 
się za młodych ludzi, aby umieli rozpoznać w swoim sercu własną drogę 
i nią podążać. Módl się za rodziców i opiekunów, aby byli dobrymi do-
radcami dla swoich dzieci i szanowali ich wybory. Święty Józefie, módl 
się za „synami marnotrawnymi”, aby ich ojcowie potrafili przygarnąć ich 
do swojego serca, kiedy zapragną wrócić do domu. Bądź przykładem dla 
tych, którzy nie rozumieją swoich dzieci, a mimo to ich kochają.

Zakończenie

Kiedy rozpoczynaliśmy spotkania biblijne ze świętym Józefem, pro-
wadzone przez naszego moderatora ks. Stanisława Haręzgę, zastanawia-
łam się, dlaczego nie zapisano ani jednego słowa wypowiedzianego przez 
tak wielkiego świętego. Józef był postacią drugoplanową. Nie tylko stał 
w cieniu Jezusa, ale też w cieniu Maryi. Teraz już wiem, że nie zawsze 
trzeba słów, aby prowadzić dialog z Panem Bogiem. Józef czynił to z go-
towością do słuchania i wypełniania woli Tego, którego był „cieniem” 
na ziemi. Okazało się, że analizując kilka fragmentów z Pisma Świętego, 
można stworzyć szczegółowy i realny portret duchowy człowieka, które-
mu Bóg oddał swojego Syna. Wpatrując się w ten portret, trzeba nabrać 
odwagi do podejmowania trudnych decyzji zgodnych z głosem sumienia.



Agata Karuś

UCZESTNICZĘ WE WSPÓLNOCIE KOŚCIOŁA

Wyznaczone hasło roku liturgicznego 2023/2024 „Uczestniczę we 
wspólnocie Kościoła” przyjęłam jako intencję na cały rok, jak zwykle 
czynię to już od kilku lat. Natchnienie zrodziło się podczas ostatnich re-
kolekcji zamkniętych w Kalwarii Pacławskiej, a utwierdzeniem stało się 
usłyszane właśnie to hasło na początku roku liturgicznego, połączone 
ze spotkaniami naszej leżajskiej wspólnoty słowa Bożego. W tym roku 
przeszliśmy drogę Dziejów Apostolskich – starannie wybrane fragmenty 
przez towarzyszącego nam kapłana ks. Stanisława, w kontekście i z za-
mysłem realizacji właśnie tegoż hasła: „Uczestniczę we wspólnocie Ko-
ścioła”. Dziś wiem, że bez wspólnoty wiary, chociażby jednej osoby, nie 
można przetrwać.

Moje miejsce w Kościele uważałam za jasne i konkretne: życie na 
co dzień żywą wiarą, Ewangelią, sakramentami. Dlatego chętnie podję-
łam wyzwanie intencji rocznej, by przez modlitwę, ofiarowane wszelkie 
niedogodności życia, w tym cierpienia, także inni stawali się aktywnymi 
uczestnikami Kościoła. „Inni”, to w pierwszej kolejności moja rodzina. 
Zgodnie z porządkiem rzeczy, wszelkie zmiany dobrze jest zacząć od sa-
mego siebie, tak aby wraz ze świadomością zamierzonego celu w parze 
szło doświadczenie i konkretny owocny czyn. Pełna entuzjazmu, opty-
mizmu, napełniona Bożą Miłością po odbytych dopiero co rekolekcjach, 
otwartym sercem przedstawiam Bogu prośbę, oczywiście przez Ser-
ce Maryi, która najlepiej wie jak przeprowadzić moją intencję zgodnie 
z wolą Bożą.

Intencja roczna, można powiedzieć piękna, ambitna z jednej strony – 
ludzkiej strony, ale teraz z perspektywy czasu widzę, jakże odmienne są 
drogi Boże. Skoro w pierwszej kolejności przemiana miała się dokonać 
we mnie, przychodziły mi usilne i nurtujące pytania, co ze mną nie tak?; 
jakie obszary we mnie są do naprawienia?; jaka jest moja kondycja ser-
ca?; czego nie widzę, a przeszkadza? Były to pytania przenikające mnie 



186 Zamieszkać w Słowie

na wskroś, do głębi jestestwa z uwagi na doświadczenia przeżytych lat. 
Pytania, od których odpowiedzi nie można było się uchylić. Serce zaczę-
ło mi wyrzucać niechciane i niekochane uczucia (złość, żal, nienawiść, 
wrogość, niechęć), obwinianie – i wcale nie koniecznie siebie, najchętniej 
wszystkich dookoła. Odzywał się we mnie starszy syn z przypowieści 
o synu marnotrawnym. Krok po kroku, idę coraz głębiej i głębiej.

Odzywały się niekończące się pytania dlaczego?; mogło przecież być 
inaczej, dlaczego, dlaczego, dlaczego? Uparte i zawzięte „dlaczego”, któ-
re nie ustępuje i nie pozwala odwrócić uwagi. Dlaczego tyle zła, niespra-
wiedliwości, nieporozumień, konfliktów, tego co dzieli? Dokąd to prowa-
dzi?; komu i czemu służy? Jak bardzo oddaliliśmy się od siebie, od dróg 
Bożych! Rozpadłam się w totalną nicość.

Jak Jeremiasz przeklinał dzień swoich urodzin, tak i ja przeklęłam 
jeden dzień z mojego życia, sprzed wielu lat. Wszystko jest mi przeciwne 
niczym w przypowieści o burzy na morzu. Fale zalewają łódź mojego 
życia rodzinnego. Mam poczucie, że autentycznie ginę, opadam na dno. 
W ludzkich relacjach nie znajduję oparcia, wiedza ludzka zawodzi.

Tak przybijająca bezsilność jest niczym śmierć, a jednak trwam. 
I ufam, gdyż to doświadczenie ciemności i wewnętrzny spokój ukazuje 
się światłem i źródłem nowego życia. Święty czas. Błogosławiony. Pa-
mięć przywołuje spotkanie leżajskie i perykopę dotyczącą św. Pawła do-
tkniętego ciemnościami (Dz 9,8-9). Ach tak, zostałam przygotowana.

Odwieczne słowo Boże przyjęte i zakorzenione w sercu mocno trzy-
ma i nie pozwala odrzucić prawdy. Bezgranicznie ufam, bo Miłość po-
chodząca od Boga Ojca daje siłę. Pan powiedział: „Wystarczy ci mojej 
łaski”, aby stanąć w Prawdzie i zobaczyć samego siebie. I chociaż mał-
żeństwo, życie rodzinne nieuchronnie się kruszy, jest tylko to, co dzieli 
i ostatecznie prowadząc do odrzucenia, jednoczy się z odrzuceniem Jezu-
sa Chrystusa. Boża Miłość najmocniej cierpi z powodu odrzucenia, nie 
przyjęcia. Rana odrzucenia to najgłębsze cierpienie Jezusa Chrystusa. Tu 
zatrzymuję się na dłużej i rozważam. W obliczu Chrystusowego cierpie-
nia, Jego zranionego Serca, przychodzi światło, mała iskierka na dalszą 
drogę: Jezus umiera i daje nowe życie w Duchu Świętym. 

W Duchu Świętym, przy boku Maryi – Matki, w obecności wspólnoty 
rodziny: mąż gdyż stanowimy nierozerwalną jedność, nasze dzieci, nasi 



187Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

rodzice żywi i umarli, nasze rodzeństwo z rodzinami i inni, z którymi 
podążam w codziennym życiu, z Miłością przyprowadzam i oddaję, aby 
Jezus zbliżał się do nas i szedł z nami, a serce poznawało Jego obecność.

Z niewysłowioną wdzięcznością dzielę się, gdyż to czego pragniemy: 
akceptacji, uwagi, bliskości, obecności ma swoje źródło w Miłości Boga 
Ojca. Tę Miłość mamy w sobie, otrzymaliśmy w Darze wraz z przyjściem 
na świat, a którą przez „ślepotę serca” nieświadomie odrzucamy: życie 
zgodne z wolą Bożą, życie we wzajemnej Miłości, wiecznej Miłości.



Stanisława

MÓJ KONTAKT Z PISMEM ŚWIĘTYM

Jako małe dziecko zwróciłam uwagę na grubą Księgę czytaną zwłasz-
cza przez moją Mamusię. Jeszcze nie wiedziałam, że to Pismo Święte. 
Moja siostra (4 lata ode mnie starsza) miała już katechizm ze scenami 
biblijnymi, więc opowiadała mi, co się na nich znajduje. Wiele mówiły 
o Panu Bogu przyklejane obrazki w jej zeszycie do religii. Kiedyś wybra-
łam się z 2 lata starszym od siebie bratem po bazie. Lód załamał się i brat 
tonął w bagnie. Oddaliliśmy się od domu co najmniej 1,5 km. Nikogo 
w pobliżu nie było. Pierwsze próby pomocy nie powiodły się. Nie cho-
dziłam jeszcze do szkoły, ale wiedziałam, że mogę liczyć na Pana Boga. 
W myślach modliłam się. Przyszedł mi do głowy dobry pomysł i siły. 
Uratowałam go. To wydarzenie bardzo umocniło moją wiarę. Chciałam 
więcej wiedzieć o Panu Bogu. Z uwagą słuchałam Ewangelii. Później 
na lekcjach religii zachwycały mnie opowieści biblijne. Przy tym ksiądz 
przedstawiał duże, barwne obrazy (plansze), które bardzo do mnie prze-
mawiały. Zainteresowałam się Pismem Świętym. Powoli czytałam i za-
męczałam rodzinę pytaniami. Na jakiś czas zniechęciłam się. Większe 
zainteresowanie wzbudziła we mnie nowa Biblia, jaką otrzymałam w pre-
zencie. Po wielu latach zaczęłam chodzić na spotkania grupy biblijnej, 
później na seminarium odnowy wiary, korzystałam z rekolekcji ewange-
lizacyjnych, aż trafiłam na kurs biblijny, który najbardziej rozkochał mnie 
w Piśmie Świętym.

Biblia nie tylko daje mi głębsze poznanie Pana Boga, ale zbliża mnie 
do Niego, prowadzi przez życie, pomaga unikać błędów, wspiera w prze-
zwyciężaniu trudności, uczy kochać, przebaczać. Daje radość i nadzieję. 
Łatwiej mi teraz zrozumieć różne wydarzenia z życia w świetle słowa 
Bożego. Mam większe poznanie Boga i Jego woli. Bez tej wiedzy trudno 
jest prostować ścieżki swojego życia, a jeszcze trudniej zawrócić kogoś 
ze złej drogi. Poznanie największej Miłości ułatwia mądrze kochać ludzi. 
Słowo Boże chroni mnie przed upadkiem, mimo dużego ataku zła. Daje 



189Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

mi wielką radość, jeżeli powstrzymam kogoś przed zgubną decyzją. Cza-
sem udaje mi się wydobyć jakąś osobę z duchowego bagna. Bez wiedzy 
biblijnej nie byłoby to możliwe. Cieszę się, kiedy ktoś wraca na łono Ko-
ścioła, klęczy przy konfesjonale po wielu latach oddalenia od Pana Boga, 
przyjmuje sakrament małżeństwa i wreszcie ochrzci dziecko, a strapiona 
osoba odnajduje radość życia. Kiedy ponoszę porażkę, nie tracę nadziei. 
Wszystko powierzam miłosierdziu Bożemu. Czasem później mam radość 
na wiadomość, że moja „porażka” wraca szczęśliwa do swojego domu 
z odpustu.

„Tak samo większa będzie radość z jednego grzesznika, który się na-
wraca, niż z dziewięćdziesięciu dziewięciu sprawiedliwych, którzy nie 
potrzebują nawrócenia” (Łk 15,7).

„Panie Twoje Słowo jest lampą dla moich stóp i światłem na mo-
jej ścieżce” (Ps 119,105). Proszę, dopomóż mi być odblaskiem Twojego 
Światła.



Janusz Strojec

ROZWAŻANIA DROGI KRZYŻOWEJ W 2025 ROKU

Wstęp

Agrafony słowa
zamieniły się w czyny
zwiastowały kolejne
były jak spełnione proroctwa
a więc jest chwila
kiedy mówię do końca świata
z miłością gwarantowaną
a ja rozrywam rany
aż do krwi gdzie żadna
apteczna mikstura nie zadziała
dziś pójdę w stronę zmierzchu
by jutro stać się jasnością
ja jestem chlebem i życiem
kto we mnie wierzy
choćby i umarł
żyć będzie

Stacja I
Pan Jezus na śmierć skazany

Tłumie bezlitosny
prześladuje mnie zła pogoda
wichry i grady i bielejący śnieg
w górach wysoko słońce a potem
oskarżasz
wydajesz
skazujesz
przybijasz



191Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

tyle artefakty
w objęciach Heroda
Judea i Galilea
Azja Afryka Ameryka Północna
Ameryka Południowa Antarktyda
Europa Australia

Stacja II
Pan Jezus bierze krzyż na swe ramiona

Belko nazareńska
pełna trwogi i pożogi
rozrywasz chmury
niebo w ogniu
stwarzasz miasta
by potem zamienić je w martwe
cmentarzyska
belko krzyżu
próżno szukasz gałązek wierzbowych
pierwszej zapowiedzi
by zrozumieć przemijanie i trwanie
czym prawda czym życie
czym miłość czym śmierć
belko krzyżu
przygniatasz ramiona
dzisiaj ziemia spowita ciemnością

Stacja III
Pan Jezus upada pod krzyżem

Tłumie szydzący
tłumie gardzący
nadlatujące zimne chmury
zamienią się w podniebny pożar
nie rozdadzą deszczu
nie rozświetlą poranka
nad jeszcze śpiącym miastem



192 Zamieszkać w Słowie

Jezusie bezsilny
Jezusie upodlony
nad popiołem Jerozolimy
upadasz pod ciężarem
kolana w rozsypce

Stacja IV
Pan Jezus spotyka Matkę Bolesną

Matko Wybrana
Matko Niepokalana
z łaski Bożej jestem tym
kim jestem
i za to na wieki wychwalać
będę Pana
Matko Litościwa
mój umysł topnieje
w miałkości frazy
w oddechu w bezdechu
w przedsłowiu
Matko Opatrzności
kolejne narody na kolanach
opłakują swoje dzieci
wyczekują wiosny
i zieleni
która wciąż w odwrocie
ukrywają łzy
obok Twój Syn
nadzieja

Stacja V
Szymon z Cyreny pomaga Panu Jezusowi dźwigać krzyż

gdybym był
jak sprawiedliwy Noe
wśród latorośli na ziemi



193Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

nie zbierałbym resztek
z winnicy swojej
nie jestem
dziś odgrodzona murem
z wieżą strażniczą
marnieje
skrusz duszę moją
skrusz twardą
wokół tyle megalomanii
ja też pośród tych wielu
co w centrum świata
i wszędzie ich zasługi
Szymonie
współcierpisz
towarzyszysz
niesiesz drzewo krzyża
pomóż pszenicznemu ziarnu
by wzrosło

Stacja VI
Weronika ociera twarz Panu Jezusowi

jestem dziwnie niepełny
niejasny zamknięty i podziurawiony
trochę plastikowy
nie jestem skonfigurowany
nie do końca skończony
chromy
wstydzę się łez
Weronika ociera twarz Chrystusa
bez wahania
jedyna współczująca cierpiąca
na chuście twarz Pana



194 Zamieszkać w Słowie

Stacja VII
Pan Jezus po raz drugi upada pod krzyżem

świat to kilku rozgrywających
wciąż tworzą nową arytmetykę
z rakietami dronami z odpalonymi lontami
układają świat po swojemu
Jezus ostatkiem sił napręża mięśnie
upada
by się dźwignąć
boski Jezusie
po raz drugi pod ciężarem belki
upadasz
by dźwigać kolejne
strony świata

Stacja VIII
Pan Jezus spotyka płaczące niewiasty

o córki jerozolimskie
o matki żony
fastrygujące marynarkę w rekinie
kości nićmi szyte
fastrygujące kolejne wymiary
nieba
w owadzich schronach
w zakamarkach pajęczyn
o matki żony
nie zakrywajcie twarzy
nie lamentujcie
nie płaczcie nade mną
odbezpieczcie przestrzenie
strzeliście podniebnie i jasno
mnie nie trzeba trwogi
zadbajcie o tych którzy
mają przyjść do mnie



195Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Stacja IX
Pan Jezus po raz trzeci upada pod krzyżem

uwierają mnie
gwoździe wbite w czoło
w ręce i nogi
bok mój przebiłeś włócznią
tracę oddech
między życiem a śmiercią
jedno drgnienie
między myślą a słowem
ruch warg
rozpacze kłótnie swary
łgarstwa i plugastwa
spadające bomby rakiety
ciemna chmura dymu rozrywająca płuca
kobiety i dzieci w żałobie
dźwiga Jezus zemdlony
drzewo srogie
po raz trzeci
upadł pod krzyżem

Stacja X
Pan Jezus z szat obnażony

napoiłeś mnie piołunem
i octem
odarłeś z szat
wiszę nagi
napisałeś król żydowski
spaliłeś mój dom i
moją żonę i mój kraj
cały w łunie czerwonej
pozostał kamień na kamieniu
wybudowałeś obok pałace
z marmuru złota i brylantów



196 Zamieszkać w Słowie

wciąż obsesyjnie udoskonalasz
maszynerię do zabijania
precyzyjną dalekosiężną
samosterującą
lękam się bardzo
ja Bóg – Człowiek
krwawiący
odarty z szat

Stacja XI
Pan Jezus do krzyża przybity

krzyżu bezlitosny
oddaję ducha mego
i lękam się bardzo
bardzo się lękam
nieczułe drzewo
resztki krwi barwią słoje
w zimnych rowach
z ranami w porozrywanym ciele
w wystających żebrach w złamanej
kości szczęki w urwanej ręce
krzyżu pól bitewnych
krzyżu niewinnego miasta
oddaję ducha mego
i lękam się bardzo
bardzo się lękam

Stacja XII
Pan Jezus na krzyżu umiera

Boże
czemuś mnie opuścił
czemu
kiedyś w potędze i blasku
plenerowych dekoracji z poetycką



197Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

legendą afirmacji życia
w wiecznie żywe prawdy
miłości do świata w każdym
jego zakamarku w każdej
barwie dnia spowitej światłem
wiarą i nadzieją
Eli Eli
lema sabachthani
czuję każdy milimetr ciała
ciało mnie opuszcza
duch się uwalnia
nie rozpaczaj Matko Moja
Boże
czemuś mnie opuścił
czemu

Stacja XIII
Pan Jezus zdjęty z krzyża

zimne
omdlałe zastygłe
złożone na Twoich rękach
Maryjo
nadlatujące zimne chmury
rozdają czasem deszcz
i szukam gałązek wierzbowych
pierwszej zapowiedzi
dotykam artefaktu
ciało Chrystusa
jak inne ciała
Maryjo
obmyj je
łzami niemocy



198 Zamieszkać w Słowie

Stacja XIV
Pan Jezus do grobu złożony

Józef z Arymatei użyczył miejsca
Matka Bolejąca obmywszy
Ciało Jezusa łzami
otuliła je w słońce
owinęła w obłok i 
złożyła do grobu
powieki drgają jak zorze
po deszczu w obłoku słońce
jakiś blask wewnętrzny
w harmonii obrysowuje nadzieję
jakiś dziwny spokój
wszechogarniający
wśród gwiazd i galaktyk
milczenie cisza
oczekiwanie
zapowiedź

Stacja XV
Jezus żywy wśród nas

Agrafony myśli
jak gałązka oliwna z ziemi wyrasta
i znowu niebo oglądać będą
a więc jest chwila
kiedy mówię do końca świata
za horyzontem niemożliwe
stało się rzeczywistością
jam jest Bóg Twój
i Pan Twój
na ziemi i w niebie



199Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Zakończenie
Ojcze nasz
Chlebie nasz
czasy nowe inni ludzie
pokręcone DNA
co chwilę nowi iluminatorzy
co dobre a co złe
miłość lub nienawiść
stygnący zabłąkany poplątany
w gąszczu zakłamania porzucony na
brzeg beznadziei
rozpadające się życie
po kawałku
staje się igraszką w rękach
człowiek człowiekowi
Ojcze nasz
Chlebie nasz
Ocal nas



Joanna Serkiz

DROGA KRZYŻOWA

Stacja I
Pan Jezus na śmierć skazany

Nie jestem winny krwi tego Sprawiedliwego (Mt 27,24)

Oto Bóg 
oddany w ręce człowieka
stworzonego do miłości
Oto Bóg
zdradzony pocałunkiem
pohańbiony przez tłum 
Oto Bóg 
skazany na śmierć 
Oto Bóg
przytula Krzyż 
i idzie
po moje zbawienie

Stacja II
Pan Jezus bierze krzyż na swoje ramiona

Krew Jego na nas i na dzieci nasze (Mt 27,25)

Via Dolorosa 
otwiera się
pierwszy krok zostawi ślad
jego czerwień zmiesza się z prochem ziemi 
taki cichy zadeptany świadek 
Czy otworzy okruch świętości 
w moim sercu?



201Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Stacja III
Pan Jezus pierwszy raz upada pod krzyżem

Oto Ten przeznaczony jest na upadek i na powstanie wielu w Izraelu, 
i na znak, któremu sprzeciwiać się będą (Łk 2, 34)

Milcząca obecność Jezusa
budzi jeszcze większą wściekłość
kolejne uderzenia bolą do granic
a przecież są tu ci 
których nakarmił chlebem
uzdrowił
dał nadzieję
Jezus upada
Chce przytulić choć na chwilę 
Drogę Boleści

Stacja IV
Pan Jezus spotyka swoją Matkę

Wszyscy zdążający drogą przyjrzyjcie się, patrzcie, 
czy jest boleść podobna do tej, co mnie przytłacza (Lm 1,12)

Tylko spojrzenie matki i Syna
żadnych słów
gdyby mogła zabrać choć część tego bólu
ochronić przed złym spojrzeniem
- Syneczku, wiem, że jeszcze nie wystarczy - idź dalej
Ja zaśpiewam Ci kołysankę.

Stacja V
Szymon z Cyreny pomaga nieść krzyż Jezusowi

Jeśli ktoś chce iść za Mną, niech się zaprze samego siebie, niech co dnia  
bierze krzyż swój i niech Mnie naśladuje (Łk 9,23)

Szymon nie chciał 
- Dlaczego ja - szeptał zrozpaczony



202 Zamieszkać w Słowie

w domu czekała Pascha
a ten żołnierz zabrał tradycję
teraz nie spożyje baranka nie połamie macy
Cień Krzyża padł na serce Cyrenejczyka
spojrzał w oczy Jezusa i już wiedział
otrzymał największą Miłość

Stacja VI
Weronika ociera twarz Jezusowi

Niech Pan rozpromieni oblicze swe nad tobą, niech cię obdarzy swą 
łaską (Lb 6,25)

Świst kolejnego uderzenia 
rozdziera serce Weroniki
próbuje nadążyć za sercem
Jezus - Chrystus Jezus - Chrystus
dobiegła
patrzy na utrudzoną bólem twarz 
wyciera ją 
zabierając nienawiść
Nieogarniony rozgościł się w jej sercu
jej kruchość otworzyła Niebo

Stacja VII
Jezus Chrystus upada pod krzyżem po raz drugi

Lecz On się obarczył naszym cierpieniem, On dźwigał nasze boleści, 
a my uznaliśmy Go za skazańca, chłostanego przez Boga i zdeptanego  
(Iz 53,4)

Pogarda próbuje rozepchnąć się w tłumie
łokciami
zakrzyczeć każdy zapach dobroci
zostaje tylko smród agresji
i mocny fetor wściekłości



203Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Jezus mocno przytula krzyż
w jego drzewie jest zamknięty każdy mój upadek
każdy nieprzyjazny okrzyk
Mój Pan upadnie -
żebym ja mógł wstać

Stacja VIII
Pan Jezus pociesza płaczące niewiasty

Nie płaczcie nade Mną; płaczcie raczej nad sobą i nad waszymi dzieć-
mi! (Łk 23,28)

- Nie płaczcie
szept Umęczonego brzmi jak dźwięk trąb
to tylko chwila konieczna
dla powrotu do Nieskończoności
- Płaczcie
Jego wzrok przenika serca matek
zobaczyły zło które prowadzi do zagłady
w sobie
zapłakały

Stacja IX 
Pan Jezus upada po raz trzeci

Dręczono Go, lecz sam pozwolił się gnębić, nawet nie otworzył ust 
swoich. Jak baranek na rzeź prowadzony, jak owca niema wobec strzygą-
cych ją (Iz 53,7)

Maska życia wykrzywia się jeszcze bardziej
Krzyk wzgardy i agresji próbuje zasłonić oddanie
między kroplą krwi i potu które zalewają oczy
Jezus dostrzega okruch serca
a potem Golgotę
współczucie podcina nogi
tym razem też wstanie 
po śmierć 
i zbawienie dla nas



204 Zamieszkać w Słowie

Stacja X
Pan Jezus z szat obnażony

A oni się wpatrują, sycą mym widokiem; moje szaty dzielą między siebie  
i los rzucają o moją suknię (Ps 22,18-19)

Ledwo widoczne wspomnienie matki 
siedzącej przy krosnach w domu w Nazarecie 
przynosi spokój i siłę
na chwilę
zakrwawiona suknia 
przylepiona szczelnie do umęczonego ciała
spowoduje kolejną udrękę
zerwana razem ze skórą stanie się relikwią
Krew otula nagie ciało Jezusa i chroni od wstydu
Nazaret poczeka
trzeba się oddać Krzyżowi

Stacja XI
Pan Jezus przybity do krzyża

Przyszło do swojej własności, a swoi Go nie przyjęli (J 1,11)

Drzewo, które kiedyś pachniało jak Józef
stanie się ołtarzem
najpierw jeden gwóźdź potem drugi
Jezus milczy
cierpi w Katyniu i Oświęcimiu 
umiera z Aztekami i Aborygenami
ogarnia go strach i niemoc Rewolucji Francuskiej 
jeszcze musi przynieść wybawienie Łotrowi
rozpięty na ramionach Krzyża szepcze
- Dziś będziesz ze mną w Raju



205Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Stacja XII 
Pan Jezus umiera na krzyżu

Jezus, wiedząc, że nadeszła Jego godzina przejścia z tego świata do 
Ojca, umiłowawszy swoich na świecie, do końca ich umiłował (J 13,1)

- Wykonało się
Jeszcze tylko gąbka z octem
I ofiara się dopełni
Nowe Przymierze zostało zawarte
pustynny wiatr zawył żałośnie 
i przyniósł żałobę
ciemność bluźnierstwa i gwałt
chcą zasłonić Światło 
a jednak 
Wszechmocne Miłosierdzie 
obdarza nas Życiem

Stacja XIII
Pan Jezus zdjęty z krzyża

Miłość wszystko znosi, wszystkiemu wierzy, we wszyst-
kim pokłada nadzieję, wszystko przetrzyma (1 Kor 13,7)

Bóg
dopełnił obietnicy 
wykonało się
zostały gotowe do miłości ręce Matki 
i zimne ciało Syna
ciepła łza ogrzewa zbolałe serce
wykonało się
 - Bądź wola Twoja
jeszcze tylko olejek chusta i zimny 
grób
będzie potrzebny 
na 3 dni



206 Zamieszkać w Słowie

Stacja XIV
Pan Jezus złożony do grobu
Kto idzie za Mną, nie będzie chodził w ciemności,  
lecz będzie miał światło życia (J 8,12)

Najbardziej cicha i tajemnicza przestrzeń
zimnego grobu przypomina
tu leży oddany w ludzkie ręce 
Bóg
narodzony z Dziewicy 
wychowany przez Józefa
Bóg
wielbiony przez tłumy
ogłoszony królem
Bóg
sprzedany za trzydzieści srebrników
odrzucony na dziedzińcu
Bóg
pohańbiony przez tłum 
zabity
Bóg
odpocznie, aby zabrać strach i przynieść Życie
poczekam 
kilka chwil
potem już tylko Alleluja

ZMARTWYCHWSTANIE
Dlaczego szukacie żyjącego wśród umarłych?  
Nie ma Go tutaj, zmartwychwstał (Łk 24,5-6)
***
Maria Magdalena Joanna, i Maria, matka Jakuba
chciały wybrać najlepszą cząstkę 
szacunek zmarłemu
nie rozumiały
jak Marta



207Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

stanęły przy grobie
rozszedł się aromat Miłości i róż
kropla krwi na chuście 
nasiąknięta wonnymi ziołami
wyszeptała
- to Zbawienie

Anioł u stóp łoża
uśmiechał się ciepło
- nie ma Go tu
Ja Jestem 
Żyje
pobiegły
dać świadectwo



Bożena Nestor

SŁOWO BOŻE A MARYJNE DRÓŻKI  
KALWARII PACŁAWSKIEJ

Stacja 1

W domku Matki Bożej

Dom to miejsce szczególnej intymności każdego człowieka, zacisze, 
w którym można się schronić przed zgiełkiem świata. Tu zawiązują się 
głębokie więzi rodzinne i małżeńskie oraz pierwsze relacje z Bogiem.

Najświętsza Maryja Panna, będąc Dziewicą cichą i ukrytą, zapewne 
z upodobaniem przebywała w swoim rodzinnym domu. Po zaślubinach 
z Józefem i dziewiczym poczęciu Syna Bożego, zgodnie z wolą Bożą 
objawioną Józefowi, już jako małżonka zamieszkała w jego domu. „Bio-
rąc Ją do siebie” (Mt 1,24), Józef stworzył z Nią doskonałą wspólnotę 
miłości, w której wzrastał Jezus (Łk 2,40.52). Maryja oddana bez reszty 
swemu domowi, czyniła z niego święte miejsce obcowania ze swymi Naj-
bliższymi i z ukochanym ponad wszystko Bogiem.

W zaciszu tego domu Maryja często wspominała zapewne ten pamięt-
ny dzień, kiedy w domu rodzinnym za sprawą Ducha Świętego poczęła 
Syna Bożego. Tam po raz pierwszy Bóg zniżył się do Niej, młodej wów-
czas dziewczyny, włączając Ją w wir zbawczych wydarzeń. Wspominała 
też to wszystko, co się potem wydarzyło, a więc dziecięce, młodzieńcze 
i dojrzałe lata swego Syna, ze szczególnym wzruszeniem kontemplując 
ostatnie godziny Jego ziemskiego życia. Upływ czasu nie zatarł w Jej pa-
mięci żadnych szczegółów dokonanego w Nim zbawienia. Po Jego odej-
ściu do Ojca, mając poczucie spełnionej woli Bożej, oczekiwała końca 
swojej ziemskiej pielgrzymki. A Przedwieczny wykorzeniał powoli ten 
najpiękniejszy kwiat ziemi, aby przenieść go do niebiańskich ogrodów 
i upajać się jego wonią.

W omodlonych ścianach swego domu, Maryja słała ku niebu pełne 
tęsknoty westchnienia, przywołując Ukochanego swej duszy i prosząc 



209Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

gorąco niczym oblubienica z Pieśni nad Pieśniami: „Pociągnij mnie za 
sobą! Pobiegnijmy! Wprowadź mnie Królu, w twe komnaty!” (1,4). Naj-
świętsza Maryja Panna żyjąc na ziemi, sercem przebywała już w niebie 
przy swoim Synu. Mogłaby powtórzyć za św. Pawłem Apostołem naro-
dów: „Dla mnie żyć – to Chrystus, a umrzeć to zysk” (Flp 1,22).

W świetle przeżyć Matki Chrystusa zastanowię się nad tym, czy dobra 
materialne i więzi międzyludzkie, jakie są moim udziałem, nie przesłania-
ją mi Boga. Czy mój dom jest otwarty na Boga, czy w nim obecny jest 
Chrystus poprzez modlitwę, lekturę Pisma Świętego, a przede wszystkim 
poprzez moje miłujące serce zdolne do służby i ofiary?

Modlitwa:	Matko Najświętsza, cicha i ukryta Dziewico rozkochana 
w Bogu, naucz nas kochać Boga całym swoim sercem. Po-
móż nam uczynić ze swoich domów miejsca wspólnej mo-
dlitwy i odpoczynku, umacniania się w dobrym i wzajemnej 
troski o każdego ze współdomowników.

STACJA 2

Testament Matki Bożej

Testament to akt prawny, wyrażający rozporządzenie majątkiem ma-
terialnym tego, kto stoi w obliczu śmierci. Testament Maryi jest całkiem 
inny, bo to przecież Matka Jezusa Syna Bożego.

Czy Ta, która była rozkochana w historii narodu wybranego i któ-
ra przechowywała w swym szlachetnym sercu każde słowo swego Syna, 
rozważając je w ukryciu, mogłaby pozostawić swoim dzieciom inne bo-
gactwo niż to zawarte na kartach Starego i Nowego Testamentu?

Czy będąc najpokorniejszą służebnicą Pańską, ośmieliłaby się wnieść 
coś swojego do testamentu samego Boga? Przecież wszystkie święte księ-
gi, jak wskazuje ich ogólna nazwa „Testament”, zawierają nie dające się 
z niczym porównać bogactwo, które Bóg pozostawił ludzkości aż do koń-
ca czasów.

Szczególnie bliskie matczynemu sercu Maryi były wszystkie słowa 
i czyny Jezusa. Ona wiedząc, że Ten, którego poczęła, zrodziła i wycho-
wała jest Synem Bożym; ze szczególną czcią otwierała się na Jego czyny 



210 Zamieszkać w Słowie

i słuchała Jego słów jako głosu Wiekuistej Prawdy, którą jest Bóg. Słu-
chała i wypełniała je.

Po dokonaniu dzieła zbawienia świata przez Jezusa, z woli Bożej na 
długie jeszcze lata pozostała Maryja na ziemi, żeby strzec i troszczyć się 
o ten Boży dar pozostawiony ludziom. Mając jednak świadomość swego 
odejścia, Maryja pragnęła pozostawić światu swe matczyne rady i błaga-
nia. One mają chronić przed roztrwonieniem Bożego depozytu u Jej Syna, 
a nam zapewnić szczęście wieczne. Można powiedzieć, że Jej ostatnie 
pragnienia i słowa współbrzmią z orędziem zawartym w Starym Testa-
mencie i objawionym przez Jezusa Chrystusa, a zapisanym w Nowym 
Testamencie. Co więc nam w testamentalny sposób przypomina Maryja:
	– nawracajcie się i wierzcie w Ewangelię;
	– miłujcie się wzajemnie tak, jak mój Syn was umiłował;
	– Jezus to mój Syn umiłowany, Jego słuchajcie;
	– kto pełni wolę Bożą, ten jest mi dzieckiem najmilszym;
	– słuchajcie słowa Bożego, rozważajcie je w swoim sercu i żyjcie nim 

na co dzień;
	– strzeżcie wiary jak największego skarbu, który nosicie w glinianych 

naczyniach;
	– zawierzcie Bogu tak, jak ja Mu zawierzyłam, a serca wasze napełni 

pokój, jakiego świat dać wam nie może;
	– radujcie się zawsze w Panu, a On spełni pragnienia waszych serc;
	– niech w waszym życiu Bóg będzie na pierwszym miejscu, a wtedy 

wszystko będzie na właściwym miejscu;
	– starajcie się pilnie o pokorę, cichość i czystość serca, bo te cnoty po-

dobają się najbardziej mojemu Synowi;
	– czuwajcie i módlcie się.

W świetle życia Matki Bożej i Jej duchowego testamentu zastanowię 
się nad tym, co ja pozostawię potomnym po sobie. Czy po moim odejściu 
ludzie będą mogli powiedzieć o mnie: przeszedł przez ziemię, przeszła 
przez ziemię, dobrze czyniąc?

Modlitwa:	 Najświętsza Maryjo Panno, najuboższa z wszystkich ludzi, 
a równocześnie najbogatsza w skarby nieprzebranych łask Bo-
żych, uproś nam mądrość serca, aby wszystkim dla nas był Bóg.



211Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Stacja 3

Kaplica pożegnania Maryi z Apostołami

W czasie publicznej działalności Jezusa Chrystusa nie widzimy Ma-
ryi wśród najbliższego grona Jego uczniów. Jednak Jej dyskretną obec-
ność przy swoim Synu, w czasie pełnionej przez Niego misji, wyraźnie 
wyczuwa się na kartach Ewangelii. W czasie uczty weselnej w Kanie Ga-
lilejskiej przez Jej delikatne, pełne zatroskania pośrednictwo, uczniowie 
Jezusa uwierzyli, że jest On Mesjaszem. Kiedy ich nauczał, przygoto-
wując do pracy apostolskiej, Ona pozostawała na uboczu. Przypuszcza-
my jednak, że w czasie pobytu Jezusa w Nazarecie, gościła ich zapewne 
w swoim domu.

Pan bardzo ufał wybranym Apostołom, skoro w obliczu zbliżającej 
się śmierci powierzył swoją Matkę jednemu z nich. W osobie Jana dał Ją 
za Matkę nie tylko Apostołom, ale wszystkim swoim uczniom aż do skoń-
czenia świata. To ich ustanowił głosicielami i świadkami Ewangelii oraz 
szafarzami sakramentów świętych. Dzięki przelanej przez nich krwi Ko-
ściół zawdzięcza żyzność swojej gleby. To oni dostąpili zaszczytu picia 
z kielicha Pańskiego i zostali nazwani przyjaciółmi Pana. W dłonie Apo-
stołów Chrystus złożył pamięć o sobie i swych dziełach oraz losy swego 
Mistycznego Ciała, jakim jest Kościół. Im powierzył dwa najcenniejsze 
stoły: stół słowa Bożego i stół Ciała i Krwi Pańskiej, a zatem wiarę i ży-
cie wieczne niezliczonej ilości dusz, które miały w Niego uwierzyć. „Ich 
głos się rozchodzi po całej ziemi, ich słowa aż po krańce świata” – mówi 
Pismo (por. Rz 10,18).

W poczuciu osamotnienia po śmierci swego Nauczyciela Apostołowie 
garnęli się do Maryi, którą na Golgocie otrzymali za Matkę. To z Nią, Ob-
lubienicą Ducha Świętego, trwali w Wieczerniku na modlitwie, oczekując 
Jego wylania. Matka Najświętsza zdawała sobie sprawę z tego, jak ważne 
jest to apostolskie gremium, że jest to fundament Kościoła Jej Syna.

Pożegnanie Maryi z Apostołami musiało być chwilą niezwykle uro-
czystą i wzruszającą. Wszak było to pożegnanie Matki z dziećmi wybra-
nymi przez Jej umiłowanego Syna. Zapewne dziękowała im za to, że są 
wierni misji powierzonej im przez Pana i umacniała ich na dalsze lata 
posługiwania w Kościele. W Jej pożegnaniu nie zabrakło z pewnością 
słów pełnych wdzięczności pod adresem Jana, który opiekował się Nią po 



212 Zamieszkać w Słowie

śmierci Syna. Z wielkim uniżeniem i szacunkiem musiała się odnosić do 
Piotra jako widzialnej głowy Kościoła Chrystusowego.

Choć głos Umiłowanego przyzywał Ją coraz wyraźniej, z odcieniem 
jednak smutku i zatroskania pozostawiała tych pierwszych pasterzy owiec 
Syna pomiędzy wilkami tego świata.

Apostołowie zdawali sobie sprawę z tego, że wraz z odejściem Maryi 
przestanie dla nich bić ziemskie serce Matki, z tym większym więc żalem 
Ją żegnali. My jednak wiemy, że Maryja poprzez swoją miłość do ludzi 
odkupionych Krwią swego Syna, żyje w Jego Kościele i troszczy się o to, 
aby wiernie wypełniał swoją misję w świecie, jaką zlecił mu jego Zało-
życiel.

Patrząc na Apostołów zgromadzonych wokół Matki Najświętszej, za-
stanowię się nad tym, jak wygląda moja pobożność maryjna. Czy jest 
to tylko tkliwy sentymentalizm, czy też głębokie, pełne szacunku relacje 
osobowe z Matką mojego Pana? Czy staram się naśladować Jej cnoty? 
Czy kocham Kościół Jej Syna i jestem posłuszny jego pasterzom?

Modlitwa:	Królowo Apostołów i Matko Kościoła, strzeż depozytu naszej 
wiary i nie pozwól nam odłączyć się od Kościoła Twojego 
Syna.

STACJA 4

Kaplica Zaśnięcia Najświętszej Maryi Panny

W Katechizmie Kościoła Katolickiego czytamy: „Śmierć jest koń-
cem ziemskiej pielgrzymki człowieka, czasu łaski i miłosierdzia, jakie 
Bóg ofiaruje człowiekowi, by realizował swoje ziemskie życie według 
zamysłu Bożego i by decydował o swoim ostatecznym przeznaczeniu  
(nr 1013). W innym zaś miejscu czytamy, że „w tym «odejściu», jakim 
jest śmierć, dusza zostaje oddzielona od ciała. Połączy się z nim na nowo 
w dniu zmartwychwstania umarłych” (nr 1005).

Chwila odejścia z tej ziemi Najświętszej Maryi Panny, tak jak całe Jej 
życie, owiana jest tajemnicą. Zostawiła Ona sprawy ziemskie, wchodząc 
w miłość wiekuistą. Wśród ludu Bożego od wieków panuje przekonanie, 
że było to zaśnięcie, czyli chwilowe tylko ustanie oznak życia. Była to 



213Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

konsekwencja prawdy, że Maryja mocą zasług swojego Syna była wolna 
od zmazy grzechu pierworodnego. Została więc także tą samą mocą wy-
jęta spod prawa śmierci, która jest smutnym następstwem tegoż grzechu 
pierwszych rodziców. Śmierć nie mogła mieć władzy nad Tą, która dała 
życie Synowi Bożemu, a On sam o sobie powiedział, że jest Życiem.

Kiedy umiera człowiek dobry i święty, to w miejscu gdzie złożone 
są jego śmiertelne szczątki, gromadzą się niezliczone rzesze ludzi, aby 
ostatnim gestem pożegnania wyrazić zmarłemu najgłębszy szacunek 
i wdzięczność za czynione dobro. Tak żegnani byli przez cały niemal 
świat Matka Teresa z Kalkuty oraz sługa Boży Jan Paweł II. Cóż zatem 
musiało się dziać, kiedy rozeszła się wieść o chwalebnej śmierci Maryi, 
śmierci pełnej życia.

Oprócz Jej bliskich zeszli się zapewne ubodzy, którym okazywała mi-
łosierdzie i wszyscy, którym wyświadczyła jakiekolwiek dobro. Przyszli 
popatrzeć na Nią po raz ostatni także i ci, których zachwycał Jej osobisty 
urok i styl życia. Tyle przecież miłości włożył Bóg w stworzenie duszy 
Maryi, której pięknem promieniowała cała Jej postać.

Najbliżsi przyjaciele Jezusa, szczególnie zaś Jego Apostołowie, z wiel-
ką czułością i miłością wpatrywali się w Jej szlachetne oblicze, w którym 
rozpoznawali rysy swego Mistrza i Pana. Wszak była to ta sama Niewia-
sta, która z wielkim bólem patrzyła na konającego na krzyżu Syna, a teraz 
leżała przed nimi w aureoli światła, emanując spokojem i szczęściem.

Gdyby zmartwychwstały Jezus, Jej umiłowany Syn, stanął wśród 
zebranych, których głośny płacz i lament przerywały uroczystą ciszę, 
powiedziałby zapewne tak, jak kiedyś w domu Jaira: „Czemu czynicie 
zgiełk, moja Matka nie umarła, tylko śpi” (por. Mk 5,39). A może patrząc 
z głębokim wzruszeniem na tę drogą postać, prosiłby wszystkich słowami 
oblubieńca z Pieśni nad Pieśniami: „Zaklinam was (…), nie budźcie ze 
snu, nie rozbudzajcie ukochanej” (Pnp 3,5).

Sen jest obrazem śmierci. Kto zasypia zawsze w kochających ramio-
nach Boga, będzie umiał umrzeć. Maryja naprawdę zasnęła w Panu.

Rozważając misterium Zaśnięcia Najświętszej Maryi Panny, która 
przez całe swoje ziemskie życie wpatrzona była w wieczność, zastanowię 
się nad swoją śmiercią, do której zbliża mnie każdy mijający dzień. Co 
czynię, żeby być przygotowanym do odejścia w każdej chwili życia?



214 Zamieszkać w Słowie

Modlitwa:	Matko Najświętsza, naucz nas patrzeć na naszą śmierć jako 
na chwilę spotkania z Bogiem. Święta Maryjo, Matko Boża, 
módl się za nami grzesznymi teraz i w godzinę śmierci naszej. 
Amen.

STACJA 5

Obecność Pana Jezusa przy śmierci Maryi

Śmierć to najważniejszy moment w życiu każdego człowieka. Chwila 
ta decyduje bowiem o wiecznym zbawieniu lub potępieniu duszy. Stąd 
tak ważne jest przygotowanie się do tego momentu przez całe życie 
i świadome przeżywanie swojego odejścia. Śmierć biologiczna jest wtedy 
tragedią, jeśli w ślad za nią postępuje śmierć duszy, która do końca odrzu-
ca Boga. Ludzie wierzący przez modlitwę i obecność pomagają swoim 
bliskim w spokojnym odchodzeniu z tego świata. Celem powstających 
hospicjów jest towarzyszenie ludziom, zwłaszcza samotnym, w ostatnich 
chwilach ich życia i pomoc w godnym umieraniu.

W przypadku Najświętszej Maryi Panny Jej odejście z tej ziemi było 
jednoznaczne z wejściem do szczęśliwości i chwały niebios. Była to więc 
chwila niezwykle radosna. Czy w tak ważnym momencie Jezus mógł być 
z dala od swej Matki, która stała pod krzyżem w chwili Jego konania? 
Przecież wiedział, jak bardzo był przez Nią oczekiwany w czasie długich 
lat życia w samotności.

Ona bardzo tęskniła za Nim i nasłuchiwała, czy nie nadchodzi. 
A w tych swoich tęsknotach i miłosnych porywach przypominała ob-
lubienicę z Pieśni nad Pieśniami, która czuwała i skarżyła się słowami 
pełnymi miłosnego żaru: „Chora jestem z miłości” (2,5); „wstanę (…), 
szukać będę ukochanego mej duszy” (3,2); „O ty, którego miłuje dusza 
moja” (1,7).

Czy wobec tak gorących przyzywań Oblubieniec mógł pozostać 
obojętny? I wreszcie nadszedł dla Maryi dzień, kiedy z wielką radością 
mogła zawołać: „Cicho! Ukochany mój! Oto on! Oto nadchodzi (…); 
Oto miły mój puka” (Pnp 2,8; 5,2); „Niech wejdzie miły mój do swe-
go ogrodu” (4,16); „Tyś źródłem mego ogrodu, zdrojem wód żywych” 
(4,15).



215Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Nie było w historii ludzkości piękniejszego spotkania niż to Maryi 
z Jezusem w chwili Jej odejścia z ziemi. Przyszedł przecież po to, aby 
z największą czcią i miłością przenieść Jej nieskalaną, już za życia z Nim 
zjednoczoną duszę, na wyżyny niebieskie i oddać ją w ramiona Ojca.  
O, piękna i radosna śmierci, godna zasług Jezusa Chrystusa!

Nie tylko Maryja tęskniła za swoim Boskim Synem, ale Jezus także 
czekał na tę uroczystą chwilę, kiedy będzie mógł swoją ukochaną Matkę 
osobiście zabrać do siebie. Być może zwrócił się do Niej słowami: „Spiesz 
się moja oblubienico! Las Twoich lat pożółkł jak złoto. Duszę Twoją peł-
ną soków żywotnych opromienią ostatnie blaski zachodu i powróci Ona 
do swego źródła, porzucając ziemskie widoki dla piękniejszych słońc”.

Rozważając błogosławioną śmierć Najświętszej Maryi Panny i Jej spo-
tkanie z Synem, zastanowię się nad tym, czy ja już teraz spotykam się czę-
sto z Panem w Jego Słowie i Eucharystii? Czy staram się żyć w stanie łaski 
uświęcającej, aby moja dusza już za życia była zjednoczona z Bogiem?

Modlitwa:	Prosimy Cię, Jezu, przez wstawiennictwo Twojej Matki, abyś 
w chwili śmierci bronił naszych dusz jak swojej własności 
i zaprowadził je do domu Ojca.

STACJA 6

Pogrzeb Matki Bożej

Troska o grzebanie zmarłych towarzyszyła różnym ludom ziemi od 
najdawniejszych czasów. Świadczy to o ich wierze w dalsze życie czło-
wieka po śmierci. Każdy wierny Izraelita zobowiązany był wypełnić ten 
miłosierny uczynek względem swego zmarłego. Szczególny nacisk na ten 
obowiązek kładzie Księga Tobiasza (1,17-20; 2,4-8). Jej bohater, sprawie-
dliwy Tobiasz, który został uprowadzony do niewoli asyryjskiej, pomimo 
prześladowań z tego tytułu, oddawał tę ostatnią przysługę mordowanym 
w żydowskiej diasporze Izraelitom. Mocno wierzył bowiem w to, że tylko 
ci zmarli, których ciała zostały pogrzebane, zażywać będą spokojnego 
odpocznienia po śmierci i dołączą do swoich przodków.

Ewangelie potwierdzają, że w czasach Jezusa Żydzi zachowywali 
zwyczaje pogrzebowe Starego Testamentu. Jezus nie ganił tych zwycza-



216 Zamieszkać w Słowie

jów, ale przez swoją śmierć i zmartwychwstanie rzucił nowe światło na 
śmierć i pogrzeb wierzących w Niego. Jak mówi Katechizm dla chrze-
ścijanina śmierć jest „dopełnieniem nowych narodzin rozpoczętych na 
chrzcie” i przejściem do życia wiecznego (nr 1682). W pogrzebie ciało 
zmarłego składane jest w ziemi, jako „zasiew ciała, które kiedyś zmar-
twychwstanie w chwale” (nr 1683).

Pogrzeb Matki Bożej wyglądał zapewne nieco inaczej niż obecne po-
grzeby chrześcijańskie, ponieważ uroczystość ta została ubogacona za-
równo obrzędami uświęconymi przez tradycję żydowską, jak i liturgiczną 
celebracją sprawowaną przez początkujący wówczas Kościół Chrystu-
sowy. Zanim czcigodne ciało Najświętszej Maryi Panny wyprowadzono 
z domu w żałobnym orszaku, zostało ono poddane rytualnym czynno-
ściom, które nakazywał żydowski zwyczaj: niewiasty, zapewne z najbliż-
szego otoczenia Matki Chrystusa, owinęły je w całuny, krępując ręce opa-
skami, i obłożyły wonnymi korzeniami oraz ziołami.

Zapewne wszyscy zebrani wokół Zmarłej, a szczególnie odpowie-
dzialni za wspólnotę chrześcijańską, czuwali i modlili się rzewnymi psal-
mami i hymnami, polecając Ją Bogu. Przy Jej świętym ciele była zapew-
ne sprawowana Eucharystia, przez którą łączono się z Tą, która „zasnę-
ła w Panu”. Obrzędy, modlitwy i śpiewy oraz podniosły nastrój, a nade 
wszystko ta jaśniejąca na podwyższeniu postać Dziewicy z Nazaretu, 
czyniły miejsce, w którym znajdowało się Jej ciało, podobne do kaplicy.

Nie wiemy, czy ciało Maryi ułożono w trumnie, czy też niesiono je 
tylko na marach. Zapewne jednak ten słodki i lekki ciężar wzięli na swoje 
barki uczniowie Pana, chcąc w czasie Jej ostatniej ziemskiej drogi, wyra-
zić Zmarłej swoją miłość i przywiązanie. Ponieważ uczestnikom ceremo-
nii towarzyszyła świadomość, że jest to pogrzeb Matki Chrystusa, który 
zmartwychwstał, nastrój tego ostatniego pożegnania był zapewne nie na 
tyle smutny i przygnębiający, co poważny, niezwykle podniosły i pełen 
nadziei na stan Jej najwyższego i ostatecznego szczęścia w niebie.

Zastanowię się nad tym, czy uczestnictwo w pogrzebie kogoś bliskie-
go skłania mnie do refleksji nad przemijaniem życia, a co za tym idzie, 
do ciągłego nawracania się? Ono bowiem jest przejawem naszej troski 
o zjednoczenie z Chrystusem, które gwarantuje nam wieczne zjednocze-
nie z Nim w chwale.



217Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Modlitwa:	Matko Zmartwychwstałego Pana, ucz nas tak przeżywać każ-
dy dzień, aby nasza śmierć i pogrzeb były ostatecznym do-
pełnieniem naszego umierania w Chrystusie i przejściem do 
uczestnictwa w chwale Jego zmartwychwstania.

STACJA 7

Grób Najświętszej Maryi Panny

Całe życie Najświętszej Maryi Panny, cichej i ukrytej służebnicy Pań-
skiej, jest jednym wielkim misterium. W Niej bowiem i przez Nią niebo 
połączyło się z ziemią. Dlatego na niektóre pytania trudno jest dać jedno-
znaczną odpowiedź. Tak też jest z pytaniem o śmierć i miejsce pochowa-
nia ciała Matki Chrystusa.

Istnieje tradycja, szczególnie rozpowszechniona w XVIII wieku, któ-
ra łączy miejsce grobu Maryi z Efezem. Nawiązuje ona do wzmianki IV 
Ewangelii, że zgodnie z testamentem Jezusa z krzyża, Jan umiłowany 
uczeń Pana „wziął Ją do siebie” (J 19,27b). A ponieważ apostolska tra-
dycja wiąże jego grób z Efezem, z nim powiązano również grób Maryi. 
Tradycję tę wydaje się potwierdzać także list ojców maryjnego Soboru 
Efeskiego z 431 roku.

Jednak judeochrześcijanie już w II wieku czcili miejsce grobu Maryi 
w Jerozolimie w Dolinie Jozafata u stóp Góry Oliwnej. Na tym miej-
scu w IV wieku powstała pierwsza świątynia poświęcona Matce Bożej. 
W jej dolnej kondygnacji znajdował się pusty, skalny grób, w którym po 
śmierci miała być pochowana Maryja. Dziś na tym miejscu stoi Bazylika 
Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny, oraz należący do prawosław-
nych Greków i Ormian grób Maryi. Od początku wraz z kultem Jej grobu 
wiązały się obchody Jej wniebowzięcia. Bowiem Maryja choć po śmierci 
została złożona do grobu, w nim nie pozostała, natomiast Jej grób stał się 
sanktuarium Jej wniebowzięcia.

Jak pogodzić te dwie główne tradycje dotyczące grobu Maryi? Otóż 
łączy je przekonanie i wiara w Jej wniebowzięcie. Dlatego gdziekol-
wiek to święte miejsce się znajduje, jest ono świadkiem tryumfu Ma-
ryi, ponieważ stamtąd Jej ciało zostało wzięte do nieba. W dogmacie 
dotyczącym tej prawdy wiary nie wymienia się więc żadnego miejsca 



218 Zamieszkać w Słowie

Jej grobu, ale ogólnie mówi się, że „po dopełnieniu biegu Jej ziemskie-
go życia Maryja została wzięta do nieba”. Musiało to być po śmierci 
i złożeniu do grobu. Nie mogło być inaczej, skoro wcześniej przez tę 
rzeczywistość przeszedł Jej Boski Syn. Bez pustego grobu Chrystusa 
grób Maryi zionąłby beznadziejnością, a nasze groby budziłyby smutek, 
lęk i niepewność.

Miejsce, które nawiedzamy obecnie w czasie pielgrzymki, symbo-
lizujące grób Najświętszej Maryi Panny, skłania do głębszych refleksji 
na temat życia, śmierci i wieczności. Całym swoim życiem, które było 
„obumieraniem ziarna”, a także przejściem przez grób, Maryja uczy nas 
wielkiej cierpliwości i zawierzenia Bogu. Kto z Chrystusem związał 
swój los, nie umrze na wieki. Grób to nie jest pustka i nicość, jak mówią 
niewierzący. Jezus otworzył każdy grób człowieka w drugą stronę. Za 
nim otwiera się przed zmarłym inna perspektywa, perspektywa życia 
wiecznego.

Zgłębiając tajemnicę grobu Maryi, zastanowię się nad swoim życiem. 
Czy konsekwentnie idę drogą wytyczoną przez Jezusa i Jego Matkę, 
zmierzając ku życiu wiecznemu? Czy też idę za tym, co proponuje mi 
jedynie doczesny świat i narażam się na śmierć wieczną?

Modlitwa:	Wypraszaj nam, Matko, światło Ducha Świętego i odwagę 
kroczenia za Chrystusem do końca, aż po granicę śmierci 
i oczekiwania na cielesne zmartwychwstanie.

STACJA 8

W kaplicy Grobu Matki Bożej
(w oczekiwaniu na Wniebowzięcie)

Chociaż grób Najświętszej Maryi Panny jest nieprzeniknioną tajem-
nicą pokory, ukrycia i milczenia, jednak głęboka jego wymowa poprzez 
całe wieki przyciąga serca ludzi wierzących w Chrystusa. Zatrzymajmy 
się więc dłużej przy tym świętym miejscu symbolizującym Jej grób, aby 
w skupieniu i modlitwie trwać przy Maryi oczekującej chwały niebios.

Jej nieskalane, czcigodne ciało już za życia było przebóstwione 
obecnością Bożego Syna. Do Niej jedynej spośród mieszkańców ziemi 



219Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

skierowane zostały znamienne słowa anioła: „Bądź pozdrowiona łaski 
pełna, Pan z Tobą” (Łk 1,28). Wcześniej jako Niepokalanie Poczęta 
została zachowana od wszelkiej zmazy grzechu pierworodnego, a od 
momentu poczęcia Syna Bożego Maryja z duszą i swym dziewiczym 
ciałem zanurzona była w łasce Bożej. Dzięki niej w czasie swojego ży-
cia ziemskiego nie popełniła żadnego grzechu. Dlatego po Jej śmierci 
w grobie, jedynym po grobie Chrystusa, złożono relikwie Świętej nad 
świętymi.

Czy więc ciało, które było najpiękniejszą na ziemi świątynią Ducha 
Świętego, mogło pozostać w grobie aż do końca czasów, tak jak ciała 
ludzi grzesznych? Jej współudział w zbawczym dziele Syna Bożego spra-
wił, że mogła powtórzyć natchnione prorocze słowa:

„Pan jest bogactwem moim i przeznaczeniem (…),
Dlatego cieszę się w sercu i bardzo raduję,
gdyż moje ciało będzie spoczywać w nadziei.
Nie pozostawisz mnie bowiem w krainie umarłych
i nie dopuścisz, aby Twój święty uległ rozkładowi w grobie”.
Wspólny los z umęczonym Zbawicielem świata uprawniał Maryję do 

przywileju, który stał się udziałem tylko Syna Bożego.
Nad tym cichym, skromnym grobem Maryi, ukrytym być może wśród 

drzew ogrodu, unosiła się już przyszła chwała Najświętszej Dziewicy – 
Matki Boga. Ciemne wnętrze sklepienia jaśniało zapewne nieziemskim 
światłem i rozbrzmiewało niebiańską muzyką; jeszcze wprawdzie cichą, 
ale jakże już radosną. Grób Maryi to wielkie oczekiwanie na cud Jej wnie-
bowzięcia.

Wpatrując się w cichy grób Maryi, obudźmy w sobie pragnienie 
świętego życia, abyśmy tak jak Ona z radością czekali na przyjście Pana. 
Niech nasze chrześcijańskie życie napełnia nas nadzieją na przyszłe cie-
lesne zmartwychwstanie, w którym nasze ciało zniszczalne zostanie prze-
mienione w ciało chwalebne (por. Flp 3,10-21).

Modlitwa:	Prosimy Cię, Matko Chrystusa Pana, przygotuj nas na osta-
teczne spotkanie z Twoim Synem w godzinie naszej śmierci 
w nadziei na zmartwychwstanie w czasie Jego paruzji na koń-
cu świata.



220 Zamieszkać w Słowie

STACJA 9

Wniebowzięcie Najświętszej Maryi Panny

Dnia 1 listopada 1950 roku papież Pius XII nieomylnym wyrokiem 
Kościoła ogłosił: „Autorytetem Pana naszego Jezusa Chrystusa, świętych 
Apostołów Piotra i Pawła i naszym głosimy, oznajmiamy i określamy jako 
przez Boga objawiony dogmat, że Niepokalana zawsze Dziewica Maryja, 
Matka Boga, zakończywszy swój ziemski żywot, została z ciałem i duszą 
wzięta do chwały niebieskiej”.

Wiara w prawdę o Wniebowzięciu Matki Bożej i cześć dla Niej była 
obecna w Kościele już od początku jego istnienia. Święty Paweł napisał 
w Pierwszym Liście do Koryntian: „I jak w Adamie wszyscy umierają, 
tak też w Chrystusie wszyscy będą ożywieni, lecz każdy według wła-
snej kolejności; Chrystus jako pierwszy, potem ci, co należą do Chrystu-
sa, w czasie Jego przyjścia (15,22-23). Pierwsza dostąpiła tego Maryja, 
bo któż bardziej niż Ona należał do Niego? Ona pierwsza, uprzedzając 
zmartwychwstanie wszystkich wierzących w Chrystusa, uczestniczy już 
w chwale Zmartwychwstania swojego Syna przez Wniebowzięcie.

Nie wiemy dokładnie, kiedy ono się wydarzyło. Z pewnością, jak 
mówi dogmat o Wniebowzięciu, po „dopełnieniu się biegu Jej ziemskiego 
życia”. Może był to cichy, ciepły zmierzch lub rozgwieżdżona letnia noc, 
albo rześki poranek opromieniony blaskiem wschodzącego słońca. Nie-
przeniknioną dla nas tajemnicą pozostanie też fakt i moment połączenia 
duszy Maryi z Jej chwalebnym ciałem. Jednak na tę chwilę czekała cała 
Trójca Święta i wszyscy mieszkańcy nieba.

Skoro było to Wniebowzięcie, przypuszczamy więc, że po święte cia-
ło Maryi, przybył osobiście Jej Syn, Jezus Chrystus, w orszaku aniołów, 
których wkrótce miała zostać Królową. Piękna i niezwykle uroczysta mu-
siała to być chwila, w której cała pulsująca życiem natura zamarła w bez-
ruchu, wielbiąc wszechmocnego Boga. Jakże głębokiego musiał doznać 
wzruszenia Pan na widok postaci swej ukochanej Matki. Patrząc na tę 
najpiękniejszą z niewiast, wyszeptał zapewne z wielka miłością:

„Powstań, przyjaciółko ma,
piękna ma, i pójdź!
Gołąbko ma, ukryta w zagłębieniach skały,
ukaż mi swą twarz,



221Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

daj mi słyszeć swój głos!
Bo słodki jest głos twój
i twarz pełna wdzięku (Pnp 2,13-14).
Cała piękna jesteś przyjaciółko moja
i nie ma w tobie skazy” (Pnp 4,7).
Ziemia matka oddawała Bogu swój najpiękniejszy owoc, jakim była 

Niepokalana Dziewica Maryja. Nie byłoby Wniebowzięcia, gdyby Mary-
ja nie przeszła przez ziemię. Wszyscy święci i aniołowie pytali zapewne 
w zachwycie:

„Kimże jest ta, która świeci z wysoka jak zorza;
piękna jak księżyc, jaśniejąca jak słońce,
groźna jak zbrojne zastępy?”.
Maryja Wniebowzięta zachęca nas, abyśmy częściej wpatrywali się 

w niebo jako miejsce naszego przeznaczenia. Przyjdzie bowiem dzień, 
kiedy nasze oczy zamkną się na sprawy tej ziemi. Niech nasze codzien-
ne umieranie naznaczone będzie pragnieniem ostatecznego zjednoczenia 
z Chrystusem w chwale nieba.

Modlitwa:	Naucz nas Matko, tak przechodzić przez ziemię, abyśmy do-
szli do tych miejsc w niebie, które przygotował dla swoich 
wybranych Twój Syn, a nasz Pan, Jezus Chrystus.

STACJA 10

Kaplica umieszczenia Maryi po prawicy Syna

Przez Pana naszego Jezusa Chrystusa, nastąpiło ścisłe powiązanie po-
między niebem i ziemią. W Nim bowiem Syn Boży zstąpił z nieba i po 
wypełnieniu misji zleconej Mu przez Ojca, do Niego powrócił. Sam Jezus 
wyraził to w słowach dialogu z Nikodemem: „Nikt nie wstąpił do nieba 
oprócz Tego, który z nieba zstąpił – Syna Człowieczego” (J 3,13). Po-
twierdzeniem tego stało się Jego Wniebowstąpienie, które podkreśla osta-
teczne przejście do Jego chwały jako wywyższonego po prawicy Ojca. 
Po wejściu raz na zawsze do niebieskiego sanktuarium Jezus Chrystus 
zasiadł po Jego prawicy. Jak wyjaśnia Katechizm, przez prawicę Ojca 
należy rozumieć „chwałę i cześć Bóstwa, gdzie Ten, który istniał jako Syn 



222 Zamieszkać w Słowie

Boży przed wszystkimi wiekami, zasiadł jako Bóg i współistotny Ojcu” 
(nr 663). Tym samym doprowadził do zawarcia nowego przymierza po-
między niebem a ziemią i zapoczątkował królestwo Boże, aby wierzący 
w Niego żyli w nadziei, że pewnego dnia będą z Nim na wieki.

W przypadku Maryi stało się to w tajemnicy Jej Wniebowzięcia. Je-
zus, zabierając Maryję z duszą i ciałem do nieba, przyjął Ją nie tylko na 
mieszkanie do przybytków swoich, ale dał Jej zaszczytne miejsce po swo-
jej prawicy, zatem najbliżej siebie. Ona jako jedyna z ludzi zajęła miej-
sce po prawej stronie Bożego Syna bez przechodzenia przez sąd. Jako 
Matka Chrystusa nie została bowiem skażona grzechem pierworodnym, 
w związku z czym Jej natura zachowała pierwotne piękno stworzenia Bo-
żego. W Niej więc najdoskonalej wypełnił się zamysł Stwórcy. Oddanie 
Maryi uprzywilejowanego miejsca w historii zbawienia było zapowiedzią 
Jej królowania wraz z Synem, odwiecznym Królem chwały. To miejsce 
po prawicy Syna od wieków czekało na Nią jako szczególnie błogosła-
wioną, wszak to Matka Boga, najczystsza Oblubienica Ducha Świętego.

Na takie wyniesienie Maryja zasłużyła sobie także swoim pięknym 
życiem. Ona przecież najdoskonalej wypełniła Chrystusowy nakaz mi-
łości i posłuszeństwa woli Bożej. Sam Jezus wskazał na Jej podwójny 
tytuł, aby być błogosławioną i wyniesioną do chwały nieba. Jest nim nie 
tylko Jej Boże Macierzyństwo, ale także Jej stosunek do słowa Bożego. 
Ona wiernie go słuchała i zachowywała całym swoim życiem. Dlatego 
Jezus, potwierdzając błogosławieństwo pewnej kobiety z tłumu sławiącej 
Jej fizyczne macierzyństwo, dodał drugie odnoszące się do tych, którzy 
„słuchają słowa Bożego i go przestrzegają” (Łk 11,27-28).

Patrząc na Matkę Najświętszą zasiadającą w swym uwielbionym cie-
le po prawicy Syna, radujmy się tym dowodem, że i nasza ojczyzna jest 
w niebie. Maryja idąc przez ziemię, najlepiej zrozumiała tę prawdę. Ce-
lem życia na ziemi jest przecież dojście do nieba i pełne zjednoczenie 
z Bogiem. Nigdy o tym nie zapominajmy!

Modlitwa:	Uproś nam, Matko, tę łaskę, abyśmy przeszedłszy po śmierci 
przez sąd Jezusa – Sędziego, znaleźli się po prawej stronie, 
wśród błogosławionych. Maryjo, nasza Matko Wniebowzię-
ta, na tej drodze bądź nam Orędowniczką i Wspomożycielką.



223Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

STACJA 11

Ukoronowanie Najświętszej Maryi Panny

Rozważając tajemnicę ukoronowania Najświętszej Maryi Panny na 
Królową nieba i ziemi, nie sposób nie pochylić się nad prawdą o kró-
lowaniu Jej Syna. Oczekiwanie na Mesjasza – Króla było w narodzie 
izraelskim mocno zakorzenione, stąd postać owianego tajemnicą Króla, 
którego panowanie miało objąć całą ziemię, coraz częściej pojawiała się 
w przepowiadaniu proroków. Ich zapowiedzi o Mesjaszu Królu wypełniły 
się w Jezusie Chrystusie, który w pełni okazał się Nim dzięki pokona-
niu śmierci i szatana poprzez zmartwychwstanie i wstąpienie do chwały 
nieba. Jezus Chrystus jest Królem chwały nie tylko z powodu zwycię-
stwa odniesionego nad szatanem. Bóg wskrzesiwszy swego umiłowanego 
Syna z martwych, utrwalił Jego panowanie na całej ziemi i w niebiosach, 
dając Mu miejsce po swojej prawicy. Królewska godność Chrystusa przy-
sługuje Mu bowiem z tytułu Jego odwiecznej Boskiej natury.

Całe ziemskie życie Jezusa związane było z Maryją, bo to Ona wraz 
z Nim znalazła się w samym centrum zbawczego planu Boga. Istotą tego 
planu było zbawienie ludzi poprzez ofiarę samego siebie. Dlatego Jezus, 
chociaż był Bogiem na równi z Ojcem, przyszedł na ziemię nie żeby Mu 
służono, lecz aby służyć. On sam wyraził to w słowach: „Syn Człowieczy 
nie przyszedł, aby Mu służono, lecz żeby służyć i dać swoje życie jako 
okup za wielu” (Mk 10,45). Dotyczy to również Maryi. Pomimo tego, 
że została wybrana na Matkę Syna Bożego, uważała siebie za służeb-
nicę Pańską (por. Łk 1,38). Taką też pozostała przez całe swoje życie, 
służąc Bogu i ludziom, całkowicie poddając własną wolę zbawczym pla-
nom Boga. Dlatego zmartwychwstały Pan zapragnął podzielić się władzą 
królewską ze swoją umiłowaną Matką. Wiedział, że nikt tak jak Ona nie 
zadba o rozwój Jego królestwa na ziemi; nikt tak jak Ona zabiegać nie 
będzie o zbawienie ludzi odkupionych Krwią Jej najdroższego Syna.

Ukoronowanie Maryi w chwale niebios to jakby zwieńczenie całego 
jej ukrytego w Bogu życia na ziemi oraz „wielkich rzeczy, które uczy-
nił Jej Wszechmocny” (Łk 1,49). Wprawdzie Ewangeliści nie mówią nic 
o tej uroczystości, która miała miejsce poza czasem i przestrzenią, ale Ko-
ściół Chrystusowy raduje się jednak tym wyniesieniem Maryi i poprzez 



224 Zamieszkać w Słowie

wieki czci Ją jako Królową. Wszystkie obrazy i figury Maryi ozdobione 
koronami są widzialnym znakiem tej czci oddawanej Jej przez lud Boży. 
Bóg nakładając na Jej głowę koronę i wynosząc Ją do rangi Królowej, 
chciał podkreślić wielką godność i zasługi Matki swojego Syna.

Przyzywamy Najświętszą Maryję Pannę w trudnych chwilach nasze-
go życia jako tę, która może nam pomóc i dobrze czynimy. Jednak wiel-
kość Matki Boga zrozumiemy w pełni dopiero po tamtej stronie życia. 
Natomiast tutaj na ziemi korzystajmy z Jej nieustającej pomocy, która 
polega na prowadzeniu ludzi do Chrystusa. Natomiast w Jej wyniesieniu 
do chwały nieba kontemplujmy wielką miłość Syna Bożego do swojej 
Matki i radujmy się Jej królewską opieką.

Kontemplując Maryję Królową, zastanowię się nad tym, jaka droga 
doprowadziła Ją do tak wielkiej godności. Pokochajmy tę drogę, bo warto 
nią iść. Jest to bowiem najkrótsza i najpewniejsza droga do zbawienia.

Modlitwa:	Maryjo, Królowo nieba i ziemi, naucz mnie tak służyć Bogu 
i ludziom, żeby Twój Syn miał we mnie upodobanie teraz 
i w wieczności.

STACJA 12

Maryja Królową aniołów

Oprócz świata widzialnego Bóg powołał do istnienia także byty nie-
widzialne, którymi są aniołowie. Ich przeznaczeniem jest służba Bogu 
i pomoc ludziom, zwłaszcza w drodze do zbawienia wiecznego. Istnie-
nie aniołów jest jedną z prawd naszej wiary. Te tajemnicze istoty, byty 
osobowe, są czysto duchowe, posiadają rozum i wolną wolę oraz są nie-
śmiertelne. Ich niezliczone zastępy w niebie określa się mianem hufców 
anielskich. Wielbią nieustannie Boga i cieszą się oglądaniem Go twarzą 
w twarz. Księciem wszystkich aniołów jest święty Michał Archanioł, gor-
liwy rycerz chwały Bożej i pierwszy obrońca Królestwa Chrystusowego. 
Dobry Bóg każdemu z nas dał również osobistego Anioła Stróża ku obro-
nie przed złem duszy i ciała.

Na kartach Pisma Świętego, tak Starego jak i Nowego Testamentu, 
spotykamy wiele razy wzmiankę o aniołach pełniących rolę sług i wysłan-
ników Boga. Kiedy nadeszła pełnia czasów i zaczął się urzeczywistniać 



225Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

zbawczy plan Boży, aniołowie odegrali w nim ważną rolę. To archanioł 
Gabriel zwiastował Maryi, że zostanie Matką Syna Bożego. Anioł Pań-
ski kilka razy ukazywał się Józefowi, aby zrozumiał tajemnicę Wcielenia 
Syna Bożego i ostrzegał go przed niebezpieczeństwem grożącym małemu 
Jezusowi. Anioł Boży pocieszał także i umacniał udręczonego w Ogrójcu 
Jezusa, a dwaj aniołowie ogłosili radosną wieść o Jego zmartwychwsta-
niu. Aniołowie ingerują także w życie Kościoła, o czym świadczy choć-
by fakt uwolnienia uwięzionego Piotra. W czasie powtórnego przyjścia 
Chrystusa towarzyszyć Mu będą również aniołowie i będą Mu służyć 
w dniu sądu nad światem.

Gdy Najświętsza Maryja Panna została ukoronowana na Królową nie-
ba i ziemi, Chrystus Król oddał Jej także władzę nad aniołami. Ona jedna 
spośród stworzeń widzialnych, jako niepowtarzalne arcydzieło Stwórcy, 
przewyższyła swoją wielkością te doskonałe istoty duchowe. W godzin-
kach o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi Panny lud Boży od 
wieków śpiewa: „Niepokalana, czystsza niż aniołowie”. Ta, która star-
ła głowę węża, stanęła na czele anielskich zastępów, aby bronić chwa-
ły swojego Syna, ratując przed potępieniem wiecznym dusze odkupione 
Jego Najdroższą Krwią.

Kościół żyje tą prawdą, że Maryja jest Królową Aniołów, o czym 
świadczy liturgia, modlitwy, wystrój wnętrz sakralnych, pieśni oraz różne 
dewocjonalia. Do końca czasów będzie się toczyć walka pomiędzy pier-
wiastkami dobra i zła. Zwycięstwo odniosą hufce anielskie, którym prze-
wodzi „ogromna czartu” Maryja, Matka zwycięskiego Chrystusa Króla.

Fakt, że dana nam przez Boga Matka jest Królową wszystkich anio-
łów w niebie, ma dla nas duże znaczenie. Dzięki Jej orędownictwu jako 
Królowej aniołów możemy korzystać z ich tajemniczej i potężnej pomo-
cy. Jest ona nam bardzo potrzebna, gdyż rzeczywistość, w jakiej żyjemy, 
niesie z sobą dużo zagrożeń, zwłaszcza dla naszego zbawienia.

Modlitwa:	Prośmy potężną Królową Aniołów: Dostojna Królowo nie-
bios i Pani Aniołów! Ty, która otrzymałaś od Boga moc i mi-
sję podeptania głowy szatana, pokornie Cię prosimy, abyś 
nam posłała zastępy niebieskie do walki z mocami ciemności, 
z jakimi przychodzi nam się zmagać na ziemi.



226 Zamieszkać w Słowie

STACJA 13

Maryja – Królową wszystkich świętych

Modlitwa, której nauczył Pan swoich uczniów, zaczyna się wezwa-
niem: „Ojcze nasz, który jesteś w niebie”. Słowa te kierują naszą myśl 
ku nieskończonym horyzontom rzeczywistości nadprzyrodzonej. Przyj-
mując chrzest święty i stając się dziećmi Bożymi, zostaliśmy włączeni 
w wieczność. Każdy z nas został zapisany w Księdze Życia i wezwany 
po imieniu do świętości. Celem życia człowieka na ziemi jest bowiem 
uświęcenie duszy. Wezwanie do świętości wynika z nakazu Syna Boże-
go, który powiedział: „Bądźcie więc doskonali, jak doskonały jest Ojciec 
wasz niebieski” (Mt 5,48). Osiągnąć świętość to w pokorze otworzyć się 
na prawdę i miłość Bożą, przyjąć ją i przekazać innym. Tak czynią ludzie 
prawdziwie święci, którzy przez Ducha Świętego uczestniczą w święto-
ści samego Boga. Gdybyśmy wiedzieli, jakim szczęściem i jaką chwałą 
w niebie cieszy się każdy święty, to staralibyśmy się za wszelką cenę 
pójść w ich ślady.

Ktoś powiedział, że droga do świętości wiedzie przez Krzyż i Maryję. 
Jezus wyznaczając Maryi miejsce po swojej prawicy, chciał żeby Ona, 
Oblubienica Ducha Świętego, rozpoczynała niebiański orszak świętych 
i błogosławionych. Kościół naucza, że różne są stopnie chwały w nie-
bie. Nikt jednak ze zbawionych, nawet spośród wielkich świętych, nie 
osiągnął takiego stopnia świętości i chwały jak Matka Chrystusa. Dlatego 
mówimy o Niej Najświętsza Maryja Panna.

Mądrością prawdziwą jest wejść do nieba przez Maryję, która jest jak 
śpiewamy w litanii „Bramą niebieską”. Nie ma wśród zbawionych takie-
go świętego, który by drogi swojej świętości nie związał z Matką Chry-
stusa. Gdy droga do zjednoczenia z Jezusem prowadzi przez Maryję, to 
jest ona łagodna, spokojna i pewna. Taka świętość leży na zwykłej drodze 
naszego życia, a wzorem jej jest Dziewica z Nazaretu, Matka Syna Boże-
go i Królowa wszystkich świętych. Oni wszyscy wpatrywali się w Maryję 
i naśladowali Jej cnoty. Jej zawierzenie Bogu i wierne wypełnianie woli 
Bożej przez wieki fascynowały całe rzesze dusz wybranych przez Boga. 
To od Niej uczyli się trudnej umiejętności cierpienia. Maryja była dla 
dążących do świętości nie tylko wzorem, ale i pomocą w zmaganiu się 



227Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

z ludzką słabością. Maryja, Królowa wszystkich świętych, wciąż zabiega 
o doskonałość swoich ziemskich dzieci i prowadzi na wyżyny świętości 
tych, którzy tak jak Ona mówią Bogu fiat.

Rozważając wyniesienie Maryi ponad wszystkich świętych, zastano-
wię się nad tym, czy każdego dnia zabiegam o świętość swojej duszy? 
Przejawem tego zawsze będzie troska o większą obecność Boga w swoim 
życiu i stawianie na pierwszym miejscu Jego woli.

Modlitwa:	Boże, Ty każdego człowieka wzywasz do świętości, bo Ty 
jesteś Święty. Prosimy Cię przez wstawiennictwo Królowej 
wszystkich Świętych o pragnienie świętości i łaskę potrzebną 
do jej osiągnięcia.

STACJA 14

Wyniesienie Maryi na najwyższą godność po Bogu

Po Bogu w Trójcy Jedynym Maryja jest największa wśród stworzeń. 
Przewyższa Ona wszystkich, nie tylko przywilejami udzielonymi Jej 
przez Boga ze względu na Syna, ale także wiernością drodze, którą Jej 
wyznaczył. Pokorna, cicha, zawsze na drugim planie, a taka wielka.

Wolna od zmazy pierworodnej, pełna więc łaski, Oblubienica Ducha 
Świętego, Dziewicza Matka Syna Bożego, Współodkupicielka rodzaju 
ludzkiego i wreszcie Niewiasta, która z woli Syna miała stać się Matką 
nowego ludu Bożego, jakim jest Chrystusowy Kościół. Oto prawdy, które 
już w czasie ziemskiego życia Maryi czynią tę milczącą służebnicę Pań-
ską błogosławioną wśród wszystkich niewiast.

Najświętsza Maryja Panna to pierwsza żywa świątynia Boga i pierw-
sze tabernaculum „Boga z nami”. Ona pierwsza z ludzi adorowała Bo-
żego Syna na ziemi. To Ona, nosząc w sobie żywe Słowo Boga, stała się 
Arką Nowego Przymierza. Maryja swoją wielkością i pięknem przewyż-
sza wszystkie stworzenia widzialne i niewidzialne, dlatego uważana jest 
za arcydzieło Stwórcy. Jej postać i osobowość spowite w tajemniczą aurę 
zachwycają cały świat. Niektórzy mariolodzy uważają, że błogosławień-
stwa wypowiedziane w kazaniu na górze są fotografią Maryi. Wdzięcz-
ność Najświętszej Panny dla Boga nie ma granic. Całe Jej życie to jedna 
wielka pieśń na cześć Pana.



228 Zamieszkać w Słowie

W świetle zasług Najświętszej Maryi Panny zrozumiałą staje się Jej 
chwała w niebie. Jezus przekazał swej Matce władzę nad wszystkimi za-
stępami niebieskimi oraz uczynił Ją Panią całej ziemi. W jakiekolwiek 
strony świata uczniowie Jezusa niosą Jego imię, rozgłaszają też imię Jego 
Najświętszej Matki – Maryi. Przed Nią zginają się także kolana wyznaw-
ców innych religii. Spodobało się Panu Jej dłonie napełnić skarbami łask, 
aby je rozdzielała ludziom według swojego uznania. Maryja jest znana 
i kochana przez cały lud Boży, który przez Jej przemożne wstawiennic-
two wyprasza łaski dla całego świata. W Niej bowiem i przez Nią nie 
tylko zapowiedziane jest zbawienie, ale przez Nią również się urzeczy-
wistnia w Jezusie Chrystusie.

Liczne świątynie, liturgia nabożeństw, modlitwy i pieśni przez całe 
wieki sławią tę „Niewiastę obleczoną w słońce”. Mieszkańcy niebios nie-
ustannie oddają cześć Matce Boga i swojej Królowej.

Kontemplując tajemnice życia i chwały Matki Chrystusa Pana, po-
chylmy się nad wnętrzem Maryi, posłuchajmy Jej duszy i zachwyćmy 
się Jej wewnętrznym pięknem. Od Niej uczmy się życia, które staje się 
pieśnią na cześć Boga, naszego Pana i Zbawiciela.

Modlitwa:	Maryjo, Umiłowana Córko Boga i Dziewicza Matko Chry-
stusa Pana, dozwól mi chwalić Ciebie wraz z całym niebem 
i ziemią za wielkie rzeczy, które uczynił Ci Wszechmocny 
i za Twoją miłość do ludzi.



Tadeusz Luterek

SŁOWO – STAŃ BLISKO!

Kiedy Bóg przychodzi

Wyczekiwany, a już Duch Go stwarza,
Matce oddaje, na łono ołtarza.

I Dziecię pocznie, w grocie pośród bydła,
gdzie noc głęboka, niemoc i straszydła.

Zabłyśnie gwiazda, Słowo głos podniesie,
dobrą nowinę o miłości niesie.

Serce swe otwórz, kiedy Bóg przychodzi,
i ziemskie Niebo pośród nas się rodzi.

On chce rozjaśnić ociemniałe życie,
umiłowany nasz Pan i Zbawiciel.

Szkic do portretu

Panie stworzenia, Boże w Trójcy Świętej,
twarz tajemnicy, w pełni nie pojętej.

Ojcze czyniący, wcześniejszy niż czyny,
określający dni oraz godziny.

Syna posyłasz jako znak ofiary, 
aby nas zbawił, uchronił od kary.

Przy Nim zaś Ona, Pomoc Nieustanna, 
Maryja, Matka i Najświętsza Panna.

Światło zapalasz, tym, w ziemskiej podróży, 
by nie zbłądzili, nie ulegli burzy.

Doszli do celu, oddani miłości, 
tej, co trwa wiecznie, ponad śmierć nicości.



230 Zamieszkać w Słowie

Słowo – stań blisko!

Słowo – stań blisko i nie zwijaj straży,
kiedy dotykam zawiłości świata,

i ducha nie trać, cokolwiek się zdarzy,
porywem kieruj, a nawet się brataj,

by dom się nie stał bezpańską planetą,
wyspą wymarłą, obłędu zamiecią,

mów głośno swoje delikatne veto,
to nic, żeś rybą płynącą przed siecią

bez sądu, łatwo palone na stosie,
głowę swą tracisz, na drzewie zawisasz,

knebel położą, że nie wydasz głosu,
aby nie wyrósł wierny tobie pisarz.

Słowa szukałem

Słowa szukałem, co w przedświtach spało,
pachnąc zaczynem, mlekiem, wonią chleba
i swoje przyjście światu objawiało,
w czułość odziane jak w welony nieba.

Słowa szukałem, co niegdyś się stało,
ziarnem na zasiew, narodzeniem, płaczem,
życiem, o które z trudem zabiegało,
bowiem nie znano głębszych jego znaczeń.

Słowa szukałem, by prawdy sens poznać,
prawdziwą jasność niewidzialną w nocy,
aby uniesień i spełnienia doznać,
bez względu na to, jak się los potoczy.

Słowa szukałem, odkrywałem w czasie,
co wszystko kruszył, jakby śmierci służył,
kogo się dotknął, tego w oczach gasił,
i każde trwanie, jak niechciane burzył.



231Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Słowa szukałem, co na krzyżu zwisło,
bo miejsca nigdzie nie było dla Niego,
pełne milczenia, myślą niezawisłą
wyrok przyjęło, zgasło bez niczego.

To jednak słowo odnalazło mnie,
jakby przypadkiem i dla niepoznaki,
przyniosło światłem przepełnione dnie
i pociągnęło na niebieskie szlaki.

Stare pytania

         O. Kazimierzowi Manieckiemu

Powiedz, jak mieszkasz Boże Nieskończony,
gdzie berło kładziesz i złote korony?

Jakie masz łoże, gdzie spoczywa głowa,
na czym otwarta święta Księga Słowa?

Jeśli z tych pytań niewielki pożytek,
wiedz, poznać chcemy niebieski Przybytek.

Być może Ziemia zwyczajnie nam zbrzydła,
a pycha stawia niezliczone sidła.

Łatwo głuchniemy na głos prostej prawdy,
fałsz ceniąc niczym szlachetne szmaragdy.

Na własną modłę strojąc struny świata,
by pierwsze skrzypce grać przez długie lata.

Z błyskiem szaleństwa, ślepi pośród nocy,
wiary wyrzekłszy, by w niebyt się stoczyć.

W górę wznosimy bezradne oblicze
prosząc, byś strzegł nas od bezbożnych życzeń.

Wierząc, że w Twoim domu mieszkanie znajdziemy
i w nim, jak małe dzieci, spokojnie zaśniemy.



232 Zamieszkać w Słowie

Na temat Pieśni nad Pieśniami

                   O. Albertowi Wachowi OCD

Ty nad pieśniami, od innych ważniejsza,
Boski porywie natchnionego wiersza,
Piękna mowo, uczucia żarliwy dialogu,
Zmysłowy jak natura, a oddany Bogu.

Niezwykły śpiewie, Sulamitki głosie,
Do Oblubieńca, najszczęśliwszy losie,
Upojny szepcie, donośny jak dzwony.
„Tylko przez miłość możesz być zbawiony.”

Całuj mnie Panie, całuj słów ustami,
Jak najusilniej, wynieś nad smutkami,
By całowanie duszę dotykało,
Serce pogodą nieba przepełniało.

O dobry Boże, przebogaty w dary,
Ucz miłowania, miłosnej ofiary,
Powiedz wyraźnie Ty, godny szacunku.
Czy miłość może żyć bez pocałunków?

Hymn 
o świętej Teresie Benedykcie 
od Krzyża

1.	 Tereso Benedykto od Krzyża, zraniona
	 Miłością, co jak płomień w duszy Twej dojrzewa,
	 Odnaleźć pragnie źródło nasycenia
	 Odwiecznych głodów człowieczych.

2.	 Trudną drogę wybierasz, co prowadzić będzie
	 Do wiary głębszej od tej, którą przyjął naród.
	 Wytrwale szukająca Boskiego Oblicza
	 W ciszy uczonych bibliotek.

3.	 Dzięki Świętej z Avila doznajesz olśnienie,
	 „To prawda – powiesz – większa ponad wszystko.”



233Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

	 Dla niej klękniesz w zachwycie i poświęcisz cała.
	 W Bogu rozkochasz, bez reszty.

4.	 Pisarko ksiąg Mądrości stale rozmodlona.
	 Nawrócona Semitko, godna chwały Nieba.
	 Miłośniczko niezłomna Chrystusowej Prawdy.
	 Co z Bożych zdrojów wytryska.

5.	 Wspinać się odtąd będziesz na wzgórze Karmelu,
	 W czarnym welonie, wiernym świadku Twych zaślubin,
	 Z Bożym Barankiem, pięknym Oblubieńcem,
	 Pośród dni trwogi i śmierci.

6.	 Życie, bez lęku, oddasz w nieprzyjaciół ręce,
	 Aby ofiarą wiary stać się Chrystusową.
	 Krzyż miłująca godzisz się na męczeństwo
	 za braci Żydów i Kościół.

7.	 Chwałę oddajmy Ojcu Przedwiecznemu,
	 Synowi oraz Duchowi Światłości.
	 Za dar życia Teresy, Jej głęboką wiarę,
	 Miłość, nadzieję i męstwo.



Aleksandra Ulma

NIE LĘKAJ SIĘ

Przebudzenie skały
(Powołanie Piotra)

Niełatwo opuszczać bezpieczne schronienie
cichej przystani
i wstąpić w głębiny
Rybaku.
Morze nie było dla ciebie łaskawe,
poznałeś już jego mroczne odmęty
i zdradliwe otchłanie.
Otchłanie pomylonych dróg,
otchłanie kamienistych szlaków,
otchłanie wołające.

Nie lękaj się Rybaku,
morskie głębiny
nie są tym, czym być się wydają.
Bezładem chaosu,
kurtyną ciemności,
labiryntem odwróconych znaczeń.
Są lustrem nieboskłonu,
domem śpiewających muszli,
które wznoszą w niebiosa 
swe milczące modlitwy.
Czy nie widzisz ile w nich nadziei?

Nie lękaj się Rybaku,
możesz już opuścić 
dryfującą łupinę.



235Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Rozpoznałeś przecież głos Tego,
który nieustannie cię przyzywa.
On dał ci nowe imię
a wraz z imieniem 
obietnicę.
Jesteś skałą,
skałą niezłomną,
skałą nadziei.

Nie lękaj się skało,
ty będziesz trwać niewzruszenie
niczym latarnia na wzburzonym morzu,
twoje światło rozbłyśnie na wodnym pustkowiu
a w jego promieniach
zakwitnie nowe życie.
Gwiazdy zajaśnieją na powierzchni wód
a morskie muszle 
zaśpiewają pieśń uwielbienia.

Raduj się skało,
albowiem Pan
wyrzeźbił cię w głębinach czasu 
z żywej materii.
Jesteś skałą życia,
skałą kwitnącą.
ogrodem,
po którym o poranku
przechadza się Stwórca
w cieniu gwiaździstych alei.



236 Zamieszkać w Słowie

Ogród spotkania
(Zaparcie się Piotra)

W uśpionym ogrodzie 
schronił się pod cienistym figowcem 
znużony wędrowiec.
Kim jesteś wędrowcze
o spojrzeniu utkanym ze zbutwiałych liści?
Twoje palce splatają nieprzerwanie 
pasma rozerwanej sieci.
Kiedyś byłeś rybakiem,
teraz wędrujesz po opustoszałych ścieżkach 
i wciąż od nowa
nasłuchujesz dźwięku Jego kroków.
Przecież tak niedawno
przechadzał się z tobą
w cieniu kwitnących alei.

To nie ty Rybaku
stałeś przy ognisku na świątynnym placu,
to nie twoje usta
wypowiadały w zatrwożeniu
obco brzmiące słowa,
to nie twoje ręce
pragnęły skryć się w chłodzie
dogasającego paleniska.
Twoje serce 
pozostało 
w ogrodzie.
A teraz, 
stojąc samotnie na świątynnym placu 
uginasz się pod ciężarem
tamtych niewypowiedzianych słów,
uginasz się pod ciężarem oziębłych rąk,
uginasz się pod ciężarem 



237Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

złamanego serca.
Ale twoje brzemię
nigdy nie będzie większe
niż twoja miłość
do Niego.

Spod cienistego figowca 
płynie w nieboskłon modlitwa 
umęczonego wędrowca.
Szukałem Cię Panie
pomiędzy zmierzchem a świtaniem,
szukałem Cię
ale nie znalazłem.
Moje usta 
szukały Cię w słowach, 
których nie potrafiłem wypowiedzieć,
moje ręce szukały Cię pośród popiołów 
zwęglonych złudzeń,
moje serce 
szukało Cię w labiryncie ślepych uliczek.
A Ty Panie 
czekałeś na mnie cały czas
w ogrodzie.

Szemrzące liście 
wyśpiewują echo znanych kroków.
Twoje słowa napływają do mnie 
w cichym powiewie,
Twoje słowa otulają mnie 
ciepłym tchnieniem.

Nie lękaj się Rybaku,
oto dla ciebie
uczynię wszystko od początku
i przywrócę słowa, których nie potrafiłeś wypowiedzieć
i ożywię popioły roztrwonionych błogosławieństw



238 Zamieszkać w Słowie

i wyprowadzę cię z mrocznej doliny 
w brzask rodzącego się poranka.
To dla ciebie przecież
stworzyłem bezmiar galaktyk
i ziarenka piasku tańczące na obrzeżach błękitnych wód
i kwiaty śpiewające na bezdrożach pustynnych szlaków
i cieniste aleje
w ogrodzie naszego spotkania.

Błogosławione słowa,
błogosławione serce,
błogosławiona wina,
teraz już wiem
że mogę trwać pod swoim brzemieniem
i nie upadać pod jego ciężarem
bo w kwitnącym ogrodzie
w głębinach mej duszy
odnajduję Ciebie.



239Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Rzeka zapomnienia
(Sen Poncjusza Piłata na podstawie fragmentu „Mistrza i Małgorza-
ty”, S. Bułhakowa)

Siedząc w sali przesłuchań 
obejmujesz znużonym wzrokiem panoramę
znienawidzonego miasta.
Przytłaczająca woń różanego olejku,
która unosi się w porannym chłodzie pałacowej komnaty
nie pozwala skupić rozproszonych myśli.
Niewypowiedziane pragnienie
przyjmuje formę bezgłośnej modlitwy.
O bogowie!
Kiedyż nareszcie 
zakończycie jałowe godziny mojego wygnania
i pozwolicie mi opuścić 
tę pustynną ziemię?

Zbrojny legionista
wprowadza do komnaty kolejnego skazańca.
Spod przymkniętych powiek 
obserwujesz uważnie zmęczonego więźnia.
Wydaje się bezbronnym wędrowcem, 
zagubionym w świecie 
kamiennych warowni i kamiennych serc.
Niezmierzony błękit Jego spojrzenia budzi zaufanie 
a słowa wypowiadane cichym głosem
przenikają głębiny 
twojego jestestwa.

Zwyczajna rozmowa 
przemienia się nagle w spotkanie, 
którego znaczenia 
nie potrafisz do końca zrozumieć.
Wędrowiec przemawia do ciebie dziwnymi słowami,
opowiada o ruinach 



240 Zamieszkać w Słowie

i świątyni starej wiary,
o pustynnej drodze
i nadejściu nieśmiertelnego królestwa, 
o prawdzie 
i odwiecznym dobru 
ukrytym na dnie człowieczej duszy.
Kiełkujące ziarenko nadziei 
wynurza się nieśmiało z odmętów niebytu 
i przybiera kształt niebieskookiej myśli
– oto Człowiek.

Bądź ostrożny namiestniku,
nie otwieraj zbyt szeroko wrót swojego serca, 
nie obdarzaj zaufaniem 
prorokujących synów Abrahama, 
nie poszukuj oblicza niewidzialnego Boga,
Boga, który nie posiada nawet 
własnego imienia.
Ale twoje serce 
chce zaufać łagodnemu spojrzeniu, 
twoje serce chce zaprzeczyć kłamstwom kamiennego świata,
twoje serce chce uwierzyć prawdzie
bezimiennego Boga.

Kiedy judejskie ciemności
okryły już swym litościwym całunem 
tamto cierniste popołudnie,
stałeś długo w oknie pałacowej komnaty
wpatrując się w panoramę 
znienawidzonego miasta.
Już czas namiestniku,
przed tobą daleka wędrówka,
musisz przecież wstąpić 
pomiędzy kurhany podziemnego świata, 
i odnaleźć mroczne wody starodawnej Lete 
i obmyć swe tchórzliwe dłonie w rzece zapomnienia 



241Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

i wypić truciznę zaczerpniętą 
ze źródeł niepamięci.

We śnie
podążam księżycową ścieżką
i spotykam na niej 
wędrowca
o oczach z błękitu.
Przytłaczający ciężar
niewypowiedzianej straty,
który towarzyszył mi od tamtego 
pamiętnego popołudnia
rozpływa się powoli 
w mrokach litościwej niepamięci.
Nie widzę już pochodu rzymskich legionistów,
nie słyszę lamentu płaczących kamieni,
nie czuję nienawistnej woni 
różanego olejku.
Boże bez imienia,
który poznałeś wszystkie moje drogi
i przenikasz najgłębsze zamysły 
mego strwożonego serca,
który jesteś obecny 
na krańcach zmierzchania
i w świtaniu jutrzenki
i nawet w przepaścistych otchłaniach Szeolu
wiedzie mnie zawsze
Twoja miłosierna ręka.
Ty wiesz, 
że pewnego dnia 
znowu powrócę nad wody mrocznej rzeki 
i odnajdę drogę prowadzącą
na drugi brzeg mej okaleczonej pamięci,
na drugi brzeg mej bojaźliwej nieprawości,
na drugi brzeg mojego człowieczeństwa.



242 Zamieszkać w Słowie

Mówi mi o tym 
Twoje wybaczające spojrzenie,
mówią mi o tym Twoje rozumiejące oczy,
mówią mi o tym Twoje miłosierne dłonie,
mówi mi o tym moje łaknące serce.
I może wtedy 
znowu spotkam Cię 
na księżycowym szlaku,
a na nowym niebie
zaświeci dla mnie 
nowe słońce.



Joanna Serkiz

DOTKNIJ MNIE PANIE

Droga ocalenia

Nie cytowała mądrych Ksiąg
dawała wsparcie
nie mówiła o życiu
dawała zrozumienie
jeden Jej gest znaczył więcej 
niż słowa uczonych

teraz także wiedziała
na Jej kolanach
Syn otwiera drogę ocalenia
Możesz przyjść
JA JESTEM 
Czeka i Błogosławi

Fiat

Szła roześmiana wśród traw
przed słońcem schowała się w cieniu cedru
i powoli wdychała jego zapach
kwiaty kołysane wiatrem pochylały głowy
przed Nią
wiedziały

„Piękna jak księżyc, jaśniejąca jak słońce”
czekała na Józefa
przecież oddała mu serce 
ufała



244 Zamieszkać w Słowie

i zatrzymało ją anielskie pozdrowienie
„Szalom Miriam…”
spokój ogarnął serce Maryi

Posłaniec usłyszał fiat
radość dziewczyny zamieniła się w radość
matki
i zaczął się Nowy Testament

Prośba

Duchu Światłości
pomóż zobaczyć 
na co zamknęły się moje oczy
bym znowu widział
biedę swoją i innych

Duchu Pocieszycielu
pomóż usłyszeć 
na co zamknęły się moje uszy, 
bym znowu słyszał 
cierpiących i potrzebujących

Jedno Tchnienie Dwóch
pomóż dotknąć
prawdy o mnie samym
bym zobaczył ślady oddania
na moim sercu.

Łagodny Powiewie
zmień moją wiarę
by była jak gorczycy ziarno
a zobaczę, usłyszę i poczuję
Boga
w drugim człowieku



245Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Połów

Genezaret szepcze słowa modlitwy
„Przywróć mi radość z Twojego zbawienia
i wzmocnij mnie duchem ochoczym!”

Szymon zakończył połów
nie ma nadziei
smutek pochłonął twarze nad Jeziorem Galilejskim
wiatr nie pomaga oddychać

uwierz Jezusowi i wypłyń
jeszcze raz…
Piotrze, wypłyń na głębię!
moje serce tam czeka 
i szuka sieci…

Przyjdź

przychodź do mnie Panie 
ilekroć się waham 
i mów
Jestem Miłością

przychodź do mnie Panie
ilekroć czuję ból
i mów
Jestem Ukojeniem

przychodź do mnie Panie
gdy czuję smutek
i mów
Jestem Radością

weź Panie moje dłonie
wtedy dotknę Miłości, Radości i Ukojenia



246 Zamieszkać w Słowie

Stróżu mój

Kiedy Bóg powierzył Ci moją duszę
cieszyłeś się
przecież to takie proste kochać Boga
„Ja Ciebie chrzczę”, „Ciało Chrystusa”,
„Przyjmij znamię daru Ducha”
Tylko Amen,

Aniele Stróżu mój
pierwsze nie, potem drugie
wołałeś, ale świat był głośniejszy
płakałeś
za cicho

Aniele Stróżu mój
trwałeś pomimo i dla
gdy sił zabrakło został szept
więc szepczesz
może usłyszę

Aniele, Stróżu mój
dobrze, że jesteś

Szept Boga

Wołam Cię Panie
moje usta krzyczą
głośniej niż wiatr gdy burza
a jednak
serce milczy

Wołam Cię Panie
obudź moje serce
niech ono szepnie
jak wiatr w ciepły dzień
tylko szepnie



247Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Ten szept
obudzi i trąby, i bębny, i cytry
- Jesteś! Jesteś! 
- Chodź! Poczuj Miłość. Nasyć się 
Mną

Dotyk Pana

Talitha kum
wstań idź biegnij
do Mnie
dziewczynko wstań – obudź się
do Życia
do Miłości
do Światła
przyjdź do Wolności i ufaj

dotknij mnie Panie
moje serce śpi na wpół umarłe
tylko dotknij jak córkę Jaira
niech przejrzę, zobaczę, poczuję
chcę żyć
dla Ciebie Panie

Kilka kropli

„Nie jestem godzien nosić Mu sandałów”
A jednak
kilka kropli Jordanu
zmieniło
tych 
którzy widzieli
Gołębicę 



248 Zamieszkać w Słowie

Ja Ciebie chrzczę…
kilka kropli
zmienia 
kształt duszy
otwiera niebo

Duchu weź kilka kropli 
i spraw
niech znów otworzy się niebo
dla tych, których 
do końca umiłował 
Syn Umiłowany

Spotkanie

Drogę do domu Elżbiety
przebiegła
kamienie usuwały się spod nóg
a wiatr chłodził zmęczone stopy
zapukała
„A skądże mi to, że Matka mojego Pana…”

Stara kobieta pokłoniła się
Tabernakulum
przyniosło Boga
Miriam uwielbiała
a jej wiara była jak gorczycy ziarno

Świątynia Pana

„Powinienem być w tym, co należy do mego Ojca”
dwunastoletni Jezus stoi, rozgląda się
miedziane misy, tłum, stoły ofiarne, szaty kapłanów,
schody…



249Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Złoto!
głęboki wdech i płuca wypełnia powietrze 
przesiąknięte wonią cedru, cyprysu, wawrzynu, szafranu …
Kadzidło!

cichy szmer modlitwy izraelskich braci niczym 
anielskie Hosanna
ze świecy kapie wosk – 
kropla łzy, która zamieni „Hosanna” w „na krzyż z Nim”
Mirra!

ktoś przeszedł obok, nie zauważył,
że dotknął 
Boga
Mały Chłopiec czeka
jest w domu Ojca i czeka
na mnie



Nella Hankus

NA SPOTKANIE Z MIŁOŚCIĄ

Miłość po świecie wędruje

Miłość po świecie wędruje,
Odrzucona i niechciana.
Otwartych serc poszukuje.
Miłość, na ziemię posłana.

Serca ludzi są zamknięte,
Dla Miłości niedostępne,
Mrok i ciemność w nich panuje.
Zło, nienawiść w nich króluje.

Serca ludzi są zamknięte,
Zimne, zamrożone,
Dla Miłości: Zabronione!
Demon świata w nich bytuje,
Rządzi nimi, rozkazuje.

Miłość wciąż chodzi po świecie,
Odtrącona i niechciana.
Przez tak wielu niekochana,
Przez tak wielu zapomniana.

Nie odrzucaj tej Miłości.
Niech ta Miłość w sercu gości.
Od zła wyzwoli wszelkiego,
Od marazmu duchowego.
Da ci szczęście, ukojenie,
Radość życia i zbawienie.

Nie odrzucaj tej Miłości,
Jej pokoju i oddania,



251Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Jej czułości, siły, mocy,
Jej Boskiego miłowania!

Miłość wciąż chodzi po świecie,
Otwartych serc poszukuje.
Tak mało, mało znajduje,
Od śmierci serca ratuje.

Cud dziewczyna

Zaraz wszyscy się dowiecie,
Co się dzieje na tym świecie.
Czy to bajka, czy nie bajka?
Sami sobie odpowiecie.

Otóż dawno temu…
Za górami, za lasami,
A może jeszcze dalej gdzieś,
Była mała, cicha wieś.

Otoczona pasmem wzgórz,
Pośród gajów, łąk i zbóż.
Kilka chatek strzechą krytych,
Staw głęboki, wartka rzeczka.

Piękna była to wioseczka,
Morze kwiatów, bzy, jaśminy,
Brzozy, dęby, jarzębiny,
I kalina i malina.
Żyła w wiosce cud – dziewczyna.

Piękna, najpiękniejsza w świecie.
Drugiej takiej nie znajdziecie.
Dobra, czuła, litościwa,
Nieobłudna, a prawdziwa.

Córka ziemi i przestworzy,
Dziecko Nieba, mocy Bożej.



252 Zamieszkać w Słowie

Siostra wichrów, wód i morza,
Cud – dziewczyna – Miłość Boża.

Tak, to ona, właśnie ona,
Wymarzona, wytęskniona.
Pani gwiazd i blasku słońca.
To Miłość, miłość gorąca.

„Miłość” – zwali ją mieszkańcy,
„Miłość” – zwali ją wybrańcy.

Ludzie wioski Miłość znali.
Wszyscy zgodnie ją kochali.
Czy to duzi, czy to mali.

Miłość ludzi też kochała.
Radość, pokój im dawała.
Z nimi była, w nich mieszkała,
Ich chroniła, otulała.
Z nimi drogi przemierzała.

Dzieci wioski ją szukały,
Poznać Miłość bardzo chciały.
Więc, pytały swojej mamy:
Gdzie jest ona? Gdzie się chowa?
Gdzie ukrywa? Gdzie przebywa?

Mama dzieciom powiedziała,
Że cud – dziewczynę dziś widziała,
Jak słońcu wstawać kazała
I gwiazdom świecić na niebie.
I biegła do każdego,
Kto się smucił, był w potrzebie.

Jak nosiła zapach wiosny,
Gdy dzień wstawał, dzień radosny.
Jak kwiatami ozdabiała,
Wzgórza, pola, lasy, gaje.
Jak budziła wód ruczaje.



253Część piąta. Z niwy Dzieła Biblijnego

Jak się w lilie ubierała,
I różami ozdabiała,
Rosą suknię usrebrzała.

Słyszała ją także w lesie,
Jak na strunach wiatru grała.
I jak z szumem drzew śpiewała,
Jak melodią zachwycała.

Jaka jest? – pytały dzieci,
Miłość, co chodzi po świecie?

Miłość jest tęsknym westchnieniem,
Ufnym spojrzeniem w niebiosa.
I jest jak poranna rosa,
Która ożywia i koi.
Taka jest, kochani moi.

Mały Staś zapytał skromnie:
Dlaczego nie przyszła do mnie?
Mama, tuląc go do siebie,
Powiedziała: Miłość, synku mój,
Ciebie mi dała.

Ona w sercu mieszka moim,
W sercach dzieci, w sercu twoim.

Niech żyje!

Niech żyje przyjaźń,
Przyjaźń, miłowanie!
Niech żyje zwycięstwo!
Boże panowanie!

Niech żyją słowa
Boga Najwyższego.
Niech żyje prawda,
Prawda święta Jego!



254 Zamieszkać w Słowie

Niech żyje zgoda,
Pokój i jednanie!
Nich żyje miłość,
Boskie przykazanie!

Niech żyje chwała
Boga jedynego!
Niech żyje nadzieja,
Miłosierdzie Jego!

Niech żyje wiosna,
Wiosna i pogoda!
Niech rozkwita miłość,
Serc naszych osłoda!

Niech żyje wiosna,
Wiosna w barwach słońca!
Niech żyje przyjaźń,
I miłość gorąca!

Niech żyje wiara
W Boga Trójjedynego!
Niech wielbią wszyscy
Boga – Stwórcę swego!

Niech żyje Twoje,
Panie, królowanie!
Niech żyje miłości
W duszach zmartwychwstanie!



INFORMACJE I ZAPOWIEDZI WYDARZEŃ

● W Jubileuszowym Roku 2025 Dzieło Biblijne koncentruje się na 
konsolidacji i ożywieniu wszystkich grup biblijno-modlitewnych w ca-
łej archidiecezji. Kulminacją pracy w tym kierunku będą jubileuszowe 
spotkania tychże grup, a także członków i sympatyków Dzieła Biblijne-
go oraz wszystkich zainteresowanych osobistą i rodzinną lekturą Pisma 
Świętego. Odbędą się one w trzech wybranych miejscach archidiecezji: 
11 października w Leżajsku (OO. Bernardyni), 18 października w Kro-
śnie (parafia pw. św. Piotra Apostoła i św. Jana z Dukli) i 25 paździer-
nika w Przemyślu (Seminarium Duchowne i Archikatedra). Spotkania 
będą rozpoczynać się o godz. 900, a główną ich częścią będzie Eucharystia 
o godz. 1100 pod przewodnictwem ks. biskupa.

● Od stycznia do czerwca 2026 roku Dzieło Biblijne organizuje 
warsztaty dla animatorów biblijnych pod kątem przygotowania ich do 
otrzymania misji kościelnej do prowadzenia grup biblijno-modlitewnych 
i modlitwy słowem Bożym w rodzinie. Jednodniowe sesje warsztatowe 
będą prowadzone raz w miesiącu w Leżajsku, Krośnie i Przemyślu. Bliż-
sze szczegóły zostaną podane podczas październikowych jubileuszowych 
spotkań Dzieła Biblijnego i od nich rozpocznie się nabór kandydatów do 
formacji na animatorów biblijnych.

● W III Niedzielę zwykłą w ciągu roku, w dniu 25 stycznia 2026 roku, 
będziemy przeżywać siódmą ogólnokościelną Niedzielę Słowa Bożego.

● W III Niedzielę wielkanocną, w dniu 19 kwietnia 2026 roku, roz-
pocznie się osiemnasty ogólnopolski Tydzień Biblijny. Na jego zakoń-
czenie w Przeworsku, w sobotę 25 kwietnia, odbędzie się IX Sympozjum 
Biblijne pod hasłem „Zamieszkać w Słowie”. Sympozjum rozpocznie się 
Mszą świętą o godz. 1000 w bazylice pw. Ducha Świętego.

● Materiały do tekstów biblijnych z Dziejów Apostolskich obowią-
zujących w konkursie dla uczniów szkół podstawowych w archidiece-
zji będą dostępne na stronie internetowej Dzieła Biblijnego: bibliaprze-
myska.pl.

● Bliższe i bardziej szczegółowe informacje na temat zapowiadanych 
wydarzeń, a także innych inicjatyw Dzieła Biblijnego, będzie można usły-



256 Zamieszkać w Słowie

szeć z ogłoszeń parafialnych, przez Radio Fara, przeczytać w przemyskiej 
„Niedzieli”, czy też na stronie internetowej archidiecezji i przemyskiego 
Dzieła Biblijnego.



SPIS TREŚCI

Słowo od redakcji.....................................................................................................5

Część pierwsza
Biblia księgą nadziei

Ks. Stanisław Haręzga
Homilia Mszy świętej na rozpoczęcie sympozjum........................................... 11
Ks. Stanisław Haręzga
Teologiczne podstawy biblijnej nadziei.............................................................13
Ks. Maciej Dżugan
Fałszywa i prawdziwa nadzieja w Ps 115..........................................................19
Mariusz Saniewski
Pielgrzymi nadziei pokładanej w Chrystusie według Łk 24,13-35...................30

Część druga
Ziemia Święta – piąta Ewangelia

Ks. Maciej Dżugan
Ziemska ojczyzna Jezusa (4).............................................................................41

Część trzecia
Pismo Święte w duszpasterskim rytmie roku liturgicznego

Ks. Tomasz Gierczak
Pismo Święte w okresie Adwentu i Bożego Narodzenia...................................57
Ks. Krzysztof Lęcznar
Pismo Święte w okresie Wielkiego Postu..........................................................66
Ks. Krzysztof Matusik
Pismo Święte w okresie wielkanocnym............................................................74
Ks. Mateusz Sura
Pismo Święte w okresie zwykłym.....................................................................81

Część czwarta
Działalność formacyjna i duszpasterska Dzieła Biblijnego

Ks. Stanisław Haręzga
Materiały z działalności Dzieła Biblijnego........................................................87

1. Kursy wprowadzające w lekturę Biblii....................................................87
2. Cykliczne spotkania biblijne....................................................................91
3. Parafialne dni biblijne w Markowej..........................................................99
4. Zjazd formacyjny Dzieła Biblijnego (Jarosław, 12.10.2024 r.)................108



258 Zamieszkać w Słowie

5. VI Niedziela Słowa Bożego (26.01.2025 r.)........................................... 119
6. Homilie z okazji apostolatu biblijnego...................................................135

Część piąta
Z niwy Dzieła Biblijnego

Janusz Gujda 
Święty Benedykt z Nursji – duchowym przewodnikiem  
w czas niepokoju i zamętu...............................................................................157
Lucyna Krewko 
Nadzieja Tobiasza............................................................................................169
Lucyna Krewko 
Milczący patron prawdziwej miłości...............................................................177
Agata Karuś 
Uczestniczę we wspólnocie Kościoła..............................................................185
Stanisława 
Mój kontakt z Pismem Świętym......................................................................188
Janusz Strojec 
Rozważania Drogi Krzyżowej w 2025 roku....................................................190
Joanna Serkiz 
Droga Krzyżowa..............................................................................................200
Bożena Nestor 
Słowo Boże a maryjne dróżki Kalwarii Pacławskiej.......................................208
Tadeusz Luterek 
Słowo – stań blisko!.........................................................................................229
Aleksandra Ulma 
Nie lękaj się.....................................................................................................234
Joanna Serkiz 
Dotknij mnie Panie..........................................................................................243
Nella Hankus 
Na spotkanie z Miłością...................................................................................250

Informacje i zapowiedzi wydarzeń....................................................................255


